

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

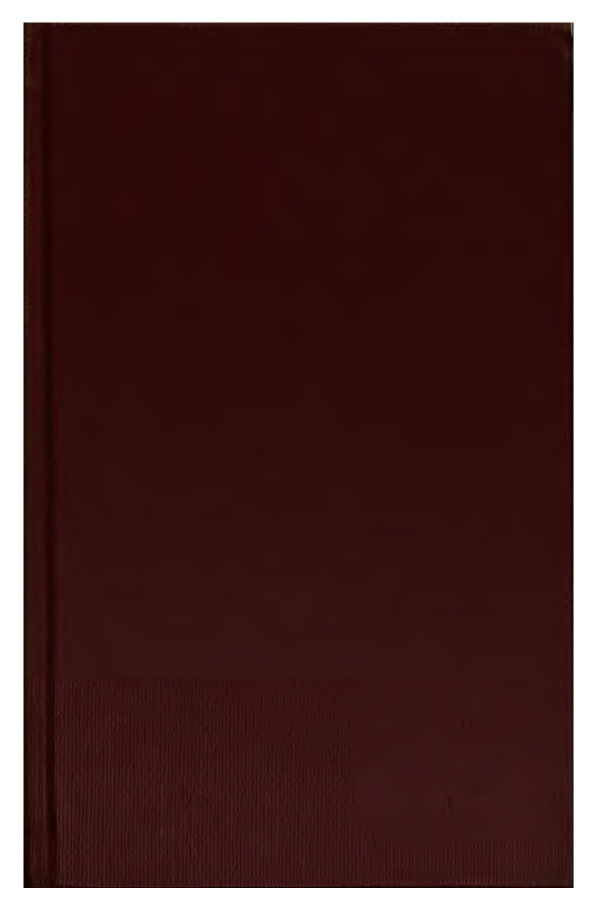
- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

## О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

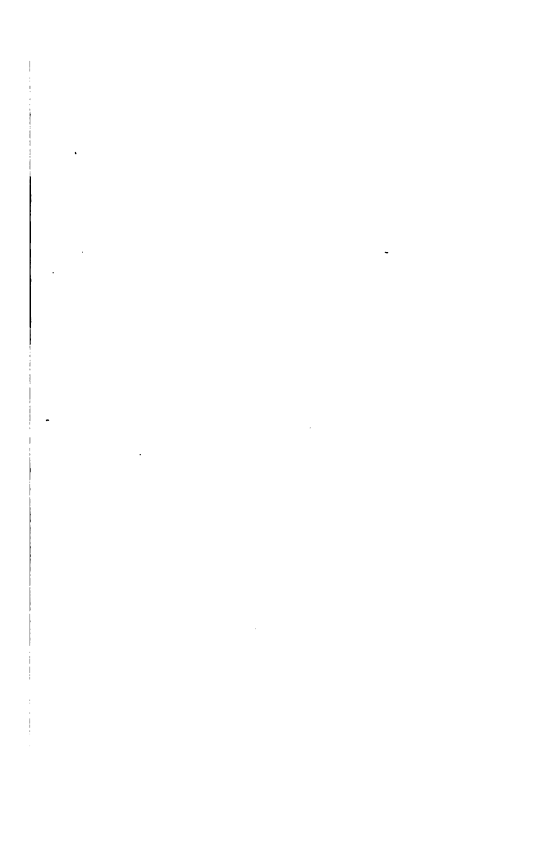


# Gov 6519.45

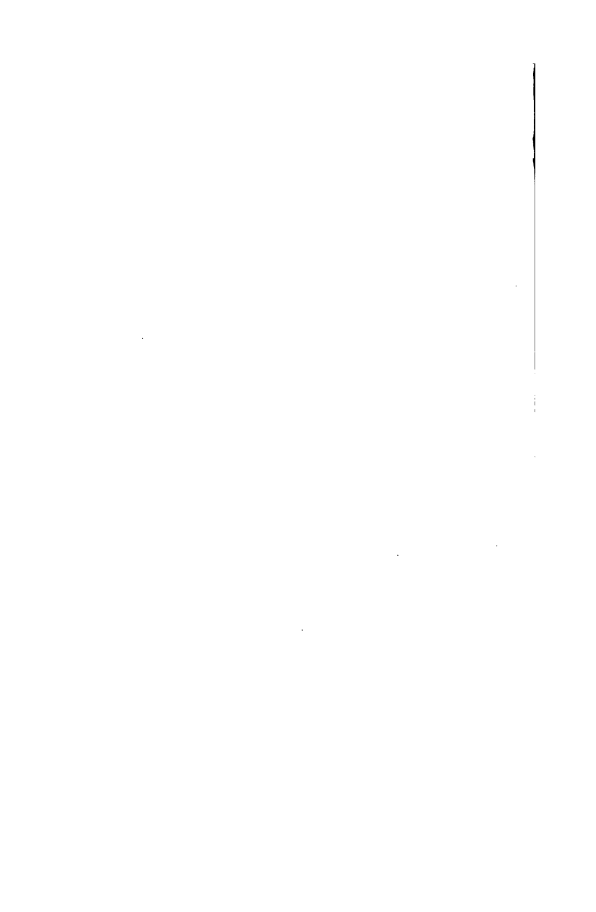


HARVARD COLLEGE LIBRARY

|  |   | • |  |
|--|---|---|--|
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  | · |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |



| t · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |   |
|-----------------------------------------|---|
| •                                       | • |
| ·<br>·                                  |   |
| •                                       |   |
|                                         |   |
| •                                       |   |
|                                         |   |
| •                                       |   |
|                                         |   |
|                                         |   |
| •                                       |   |
|                                         |   |
| ,                                       |   |
|                                         |   |
|                                         |   |
|                                         | • |
|                                         |   |
|                                         |   |
|                                         |   |
|                                         |   |
| •                                       |   |
|                                         |   |
|                                         |   |
|                                         |   |



AMIOGOGIA MPA

CHICHERIN

Б. Чичерина.





Gov 6519.45

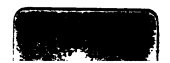
HARVARD UNIVERSITY LIBRARY FEB 13 1964



# Gov 65-19.45

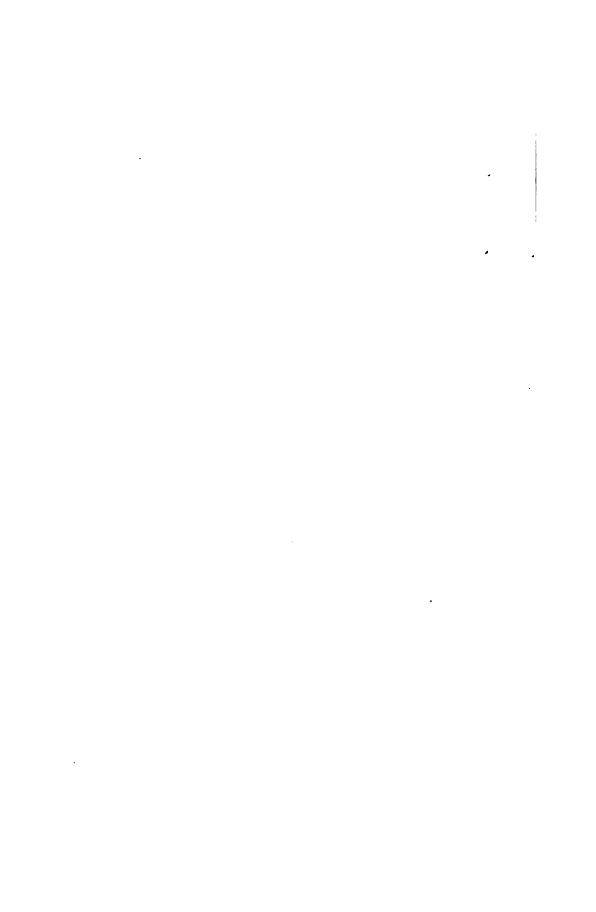


HARVARD COLLEGE LIBRARY









|  | · |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |

34/2-72

ФИЛОСОФІЯ ПРАВА.

EHICHERIN

FILOSOFIIA PRAVA

5. Yunepuna.
Chickeni, Bono





МОСКВА. ографія Товарищества И. Н. Кушиересь и

ASSESSMENT YATRA, CONSTRUCTION AND 1900.

97.00 **1**  Gov 6519.45

HARVARD UNIVERSITY LIBRARY FEB 13 1964 C113 1900 C113 C13

34 7.

# ОГЛАВЛЕНІЕ.

|                                                  | Cmp.     |
|--------------------------------------------------|----------|
| введеніе                                         | . 1      |
| Книга первая.                                    |          |
| Личность и общество.                             |          |
| Гл. 1. Личность                                  | 25       |
| Гл. 2. Общество                                  | 56<br>69 |
| 14. 3. Comectsennoe passatre                     | 9        |
| Книга вторая.                                    |          |
| право.                                           |          |
| Гл. 1. Существо и основныя начала права          | 84       |
| Гд. 2. Личныя права                              | 105      |
| Гл. 3. Собственность                             | 120      |
| Гл. 4. Договоръ                                  | 138      |
| Гл. 5. Нарушеніе права                           | 148      |
| Книга третья.                                    |          |
| Нравственность.                                  |          |
| Гл. 1. Нравственный законъ и свобода             | 163      |
| Гл. 2. Влеченіе и совість                        | 178      |
| Гл. 3. Добродътель                               | 194      |
| Гл. 4. Нравственный идеаль                       | 211      |
| Книга четвертая.                                 |          |
| Teachtreckie commi.                              | -        |
| n                                                |          |
| Гл. 1. Существо и элементы человъческихъ союзовъ | 224      |
| Гл. 2. Сенейство                                 | _        |
| Гл. 3. Гражданское общество                      | 257      |
| Гл. 4. Церковь                                   | 288      |
| Га. 5. Государство                               | 301      |
| Гл. 6. Международныя отношенія                   | 326      |

• • •

## введеніе.

i ..

Пятьдесять льть тому назадь философія права занимала выдающееся місто въ ряду юридическихъ наукъ. Каково бы ни было разнообразіе взглядовъ на философскія основанія права, признавалось, какъ несомнівная истина, что они должны служить руководящими началами практики. Философія права была однимъ изъ важнійшихъ предметовъ преподаванія въ университетахъ; она порождала общирную ученую литературу. И это имело глубокий симсль, ибо область права не исчерпывается положительнымъ законодательствомъ. Последнимъ определяются те юридическія нормы, которыя действують въ данное время и въ данномъ мъстъ. Но юридические законы не остаются въчными и неизмънными, какъ законы природы, которые нужно только изучать и съ которыми всегда надобно сообразоваться. Положительные законы суть произведенія человіческой воли и, какъ таковыя, могутъ быть хороши или дурны. Съ этой точки зрвнія, они требують оцвики. По той же причинь они измъняются, сообразно съ измъненіями потребностей и взглядовъ. Чемъ же долженъ руководствоваться ваконодатель при опредвлени правъ и обязанностей подчиняющихся его веленіямь липь? Онь не можеть черпать руководящія начала изъ самого положительнаго права, ибо это именно то, что требуется одінить и намінить; для этого нужны мныя, высшія соображенія Онъ не можеть

довольствоваться и указаніями жизненной практики, ибо последняя представляеть значительное разнообразіе элементовъ, интересовъ и треоованій, которые приходять въ столкновенія другь съ другомъ и между которыми надобно разобраться. Чтобы опредълить ихъ относительную силу и достоинство, надобно имъть общіе вісы и мірило, то-есть руководящія начала, а ихъ можеть дать только философія. Ј Нельзя разумнымъ образомъ установить права и обязанности лицъ, не зная, что такое право, гдв его источникъ и какія изъ него вытекають требованія. Это начало тесно связано съ самою человъческою личностью, а потому необходимо изследовать природу человека, ея свойства и назначение. Все это вопросы философские, которые поэтому не могуть быть решены безь глубокаго и основательнаго язученія философіи. Отсюда та важная роль, которую игра да философія права въ развитіи европейскихъ законодательствъ. Подъ вліяніемъ вырабатываемыхъ ею идей разрушался завъщанный въками общественный строй и воздвигамсь новыя зданія. Достаточно указать напровозглашенныя фи-10софією XVIII-го въка начала свободы и равенства, которыя произвели Французскую революцію и имъли такое громадное міяніе на весь послідующій ходъ европейской исторіи.

Это увлечение идеями имъло однако и свою оборотную сторону. Возносясь въ отвлеченную область, философская инсль мало обращала вниманія на реальныя условія жизни. Къ практикъ она относилась чисто отрицательно; неръдко она строила фантастическія зданія, которыя не могли найти приложенія въ реальномъ міръ. Таковъ былъ Общественный домогрь Руссо. Таковымъ же въ особенности является послъднее произведеніе самой крайней идеалистической философів—соціализмъ.

Подобное направление естественно вызвало реакцію. По общему свойству челов'вческаго ума, склоннаго предаваться одностороннимъ теченіямъ, она обратилась не только противъ увлеченій идеадизма, но и протывъ философіи вообще. Въ движеніи мысли произошелъ крутой поворотъ. Дошедши

до крайнихъ предъловъ односторонняго пути и не видя исхода, мышленіе внезапно перескочило на противоположный конецъ. Вмѣсто того, чтобы строить зданіе по общему плану, оно принялось воздвигать фундаментъ на основанім чисто практическихъ соображеній. Метафизика была отвергнута, какъ бредъ воображенія, и единственнымъ руководящимъ началомъ всякаго знанія и всякой дѣятельности признанъ быль опытъ.

Последняя односторонность оказалась однако горше первой. Если идеализмъ, витая въ облакахъ, предавался иногда фантазіямъ и дійствоваль разрушительно на практику, то въ немъ самомъ заключалась и возможность поправки: подъ вліяніемъ критики, одностороннія опредвленія заміняются боліве полными и всесторонними. Реализмъ же, лишенный идеальныхъ, то-есть разумныхъ началъ, остается безсильнымъ противъ самыхъ нелепыхъ теорій. Именно на почвъ реализма соціализмъ, въ самыхъ крайнихъ своихъ формахъ, не встрвчая надлежащаго отпора, болве и болье покоряеть себь массы. Самое понятие о правъ совершенно затмилось въ современныхъ умахъ. Оно было низведено на степень практическаго интереса, ибо для. идеальныхъ началь не остается болве мвста. Германская юриспруденція, въ лиць одного изъ самыхъ видныхъ своихъ представителей, прямо провозгласила, что право есть политика силы \*). Оно является выражениемъ эгоизма, но величнаго, а общественнаго, превращающаго отдельное лице въ выочное животное, осужденное носить непосильное бремя общественных тяжестей, подъ которымъ оно изнемогаетъ \*\*). Не только право, но и сама нравственность выводится изъ того же начала. Индивидуализмъ должевъ быть . выгнанъ изъ этого последняго угла, изъ области внутренней совъсти, въ которой онъ старается укрыться \*\*\*). Та-

<sup>\*)</sup> Ihering: der Zweck im Recht, I, crp. 255; rama me, crp. 252r "So ist mithin das Recht nur ein Accidens der Gewalt selber".

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, II стр. 192; I, стр. 522, подаления положения

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, II; стр. 157.

ковы теоріи, въ настоящее время господствующія въ странѣ, которыя полвѣка тому назадъ были родиной самаго глубонаго и возвышеннаго идеализма. Очевидно, онѣ идутъ прямо на руку соціалистамъ, которыхъ всѣ стремленія клонятся къ тому, чтобы массой, одушевленной эгоистическими цѣлями, подавить всякую самостоятельность отдѣльнаго лица и не дать никому возвыситься надъ общимъ низменнымъ уровнемъ.

Тв изъ молодыхъ юристовъ, которые, возмущаясь господствующими теченіями, признають въсовременномъ мірѣ полную "дезорганизацію правосознанія" и въ особенности въ ученіи Іеринга видять "лишь одинъ изъ симптомовъ общей бользни, общей нравственной и идейной дегенераціи теперешней переходной эпожикультуры "), сами не въ состояни выбиться изъ проложенной колеи. Они хотять возстановить старое естественное право, но, при полномъ недостаткъ философской подготовки, не знаютъ, какъ къ этому приступить. По примітру Іеринга, они смішивають правосъ политикой и возвъщаютъ науку будущаго – цивильную политику, которая должна быть возрождениемъ естественнаго права! \*\*) Чего только нътъ въ этой наукъ будущаго? Туть и проповъдь любви Ап. Павла, которая должна сдълаться цёлью правовёдёнія (!), и экономическое устройство общества по новъйшимъ рецептамъ нъмецкихъ соціалистовъ канедры, которыхъ теорін представляють полнайшій хаось всякаго рода юридическихъ, нравственныхъ, экономическихъ и политическихъ понятій. Нітъ только того, что составляетъ источникъ и основание всякаго права-человъческой личности, съ ея духовной природой и вытекающими изъ нея требованіями. Лица разсматриваются просто какъ склады товаровъ (Güterstationen), по которымъ произведенія разивщаются государствомъ, на основаніи соображеній общественнаго блага, болве и болве приближаясь къ идеалу

<sup>\*)</sup> Петражиний: Права добросов'ястнаго влад'яльна, стр. 420; его же: Die Lehre von Einkommen, стр. 599.

<sup>&</sup>quot;) Die Lehre v. Einkom. crp. 579, примъч.

любви, т.-е. коммунизму. Цэлью цивильной политики ставится распредъление имуществъ, которое признается не частнымъ, а общественнымъ деломъ, а потому должно заведываться государствомъ, по общему плану. О томъ, что дюдямъ что-инбудь принадлежить, чего нельзя у нихъ отнять безъ наруше-Нія справедливости, нізть и різчи. Справедливость не состоить въ томъ, чтобы воздавать каждому свое, какъ опредъляли римскіе юристы; это не болье какъ смутное чувство, которымъ прикрываются чисто голословныя утвержденія. Признается, что государство можетъ по своему произволу постановлять все, что угодно, напримеръ, что проценть съ капитала долженъ принадлежать не собственнику, а тому, кто употребляетъ капиталъ. Автору, повидимому, даже не приходить въ голову, что еслибы государство издало подобный законъ, то разомъ прекратились бы всв сдълки и займы и промышленность стала бы на точкъ замерзанія. Законодательство, которое вздумало бы сдвлать такое постановленіе, слідовало бы прямо посадить въ домъ умалишенныхъ. Но всего изумительние то, что эти взгляды самаго новъйшаго издълія подкръпляются авторитетомъ римскихъ юристовъ. Правда, последніе не имели понятія о цивильной политикъ, которая, къ благополучно человъческаго рода, даже въ настоящее время еще не родилась и, можно надъяться, никогда не родится. Столь же мало они знаям о теоріяхъ современныхъ соціалистовъ жабедры и соціаль-политиковъ. Поэтому ихъ разсужденія откидываются, какъ негодныя. Хотя юридическая логика признается самымъ существеннымъ элементомъ прововъдънія, однако это относится лишь къ логикъ будущей цивильной политики, а: не къ прославленной логикъ римскихъ юристовъ, которая: обличаеть только ихъ полное экономическое невъжество. Важное значение ихъ заключается не въ томъ ясномъ и върномъ юридическомъ смыслъ, съ помощью котораго они, раз-1 ръшая жизненныя столкновенія, совдали дівльную и стройную систему права, что и двязло ихъ всегда предметомъ удив- " ленія, а въ томъ, что они были безсознательными органами

накого-то никому неизвъстнаго обычнаго права какого-то неизвъстнаго народа, ибо что такое былъ римскій народъ во времена Имперіи? Съ этой точки зрънія будущая цивильная политика должна пользоваться ихъ указаніями, чтобы постеленно приближаться къ идеалу любви.

Таковы юридическія воззрѣнія, которыя появляются въ выстоящее время въ Германіи и у насъ, какъ послѣднее сюво новѣйшей науки. Еслибы всѣ эти странныя измышненія были произведеніемъ молодого человѣка, хватающаго вершки и желающаго выдумать что-нибудь свое, то это было бы понятно и не имѣло бы значенія. Но когда все это является подъ перомъ ученаго, хотя недавно выступившаго на литературное поприще, но обнаруживающато въ своихъ раннихъ произведеніяхъ общирныя свѣдѣнія, тоний умъ и блестящій талантъ, то это служитъ указаніемъ на ту школу, изъ которой онъ вышелъ. По собственному выраженію автора, это одинъ изъ признаковъ того полнаго затменія правосознанія, которое составлятъ характеристическую черту современныхъ обществъ.

Если таковы понятія юристовъ, то чего же можно ожидать отъ не-юристовъ? Во Франціи презрѣніе къ индивидуализму не достигло до такой степени, какъ въ Германіи. Тамъ живы еще преданія Французской Революціи, съ провозглашенными ею началами свободы и равенства; тамъ и въ учрежвеніяхъ, и въ мыслящихъ сферахъ сохраняются понятія о правахъ человъка. Но эти понятія были порожденіемъ метафизики, а метафизика отвергается, какъ устаръвшій хламъ; господствующая нынв положительная философія признаеть, что мы сущности вещей не знаемъ и не имвемъ ни маавшаго понятія о метафизической природв человіка, изъ которой вытекають эти права. И духовная личность, и свойственная ей свобода воли, все это считается метафизическими бреднями, которыя надобно выкинуть за бортъ. Но тогда что же остается? Остается скептицизмъ, и на немъ думають основать начала свободы и равенства. Хотя мы встинной природы человъка не знаемъ, хотя мы не знаемъ

даже, что такое добро, однако мы все-таки можемъ жиотетически стремиться, можеть быть, и къ неосуществимому идеалу права. Но такъ какъ это не болве какъ гипотеза, то мы должны предоставить каждому идти из этому идеалу по-своему, лишь бы онъ не нарушалъ чужой свободы и всеобщаго равенства. Устройство практическихъ отношеній опредвляется такимъ образомъ не способностью къ теоре-- тическому познанію \*). Очевидно, однако, что при такой хотя и совершенно туманной, постановки вопроса не о какомъ равенствъ не можетъ быть ръчи. Каковы бы ни были границы человъческаго познанія, нельзя поставить на одну доску генія и глуппа, глубокаго ученаго и круглаго невъжду. Всего менве могуть это двяать последователи положительной философіи, которые признають науку высшимъ руководящимъ началомъ человъческой жизни. Основатель ея. Огюстъ Контъ, былъ весьма далекъ отъ подобныхъ выводовъ, не имъющихъ за себя ни фактическаго основанія, ни логической связи.

Но не въ одномъ только правовъдъніи упадокъ философіи ведетъ къ извращенію понятій и къ шаткости взглядовъ. Та же участь постигла все общественныя науки. Человекь, по природъ своей, есть метафизическое существо; метафизическія начала руководять его дійствіями; они входять, какъ основной элементь, во всв общественныя отношенія. Поэтому, какъ скоро метафизика была отвергнута, такъ всв теоретическія основанія общества были расшатаны. Но такъ какъ безъ нихъ нельзя обойгись, такъ какъ человъкъ, будучи разумнымъ существомъ, стремится дать себв отчетъ въ своихъ действіяхъ и въ своихъ отношеніяхъ и съ сознанными имъ началами соображаеть свои поступки, то, отвергнувъ метафизическія основанія общества, надобно было ваменить ихъ чемъ-нибудь другимъ. Требовалось совдать положительную науку объ обществъ, основанную на чисто опытныхъ данныхъ. Это и пытался сделать Огюстъ

e) Cm. Fouillée: L'idée moderne du droit. 4 éd. crp. 288.

Контъ. Онъ сочинилъ новую науку, соціологію, которая должна была обнимать всё отрасли знанія, касающіяся неловіческих обществъ, служа имъ общей основой. Въ ней онъ виділь візнець воздвигнутаго имъ философскаго аданія, которое, въ сущности, было полнымъ отрицаніемъ всякой философіи.

Въ другомъ мъстъ я подробно разобралъ учение Конта и показаль всю его несостоятельность \*). Полное извращение фактовъ, при отсутствии всякаго яснаго взгляда, и чисто фантастическое построеніе будущаго нормальнаго общества-таковы были единственные результаты этой попытки. Однако, потребность выяснить себв основанія чедовъческаго общежитія давала себя чувствовать, а потому, въ новъйшее время, примъръ Конта нашелъ многочисленныхъ подражателей. По этому предмету возникла довольно объемистая литература; въ нъкоторыхъ университетахъ учреждены даже канедры соціологіи. Но такъ какъ научвыхъ основаній для построенія подобныхъ зданій не было никакихъ, то изъ этого ничего не могло выдти, кромв довольно празднаго разглагольствованія. Сами соціологи въ этонъ сознаются. "Соціологія,—говоритъ новъйшій изъ нихъ, Гидлингсь, —была (надобно въ этомъ признаться) субстаншей научныхъ вещей, составляющихъ предметъ чаянія (а substance of scientific things hoped for); но осуществление ея логическихъ возможностей, по крайней мірів, немного ближе теперь, нежели когда Г. Спенсеръ писалъ свою пробуждающую главу о нашей потребности въ такой наукви \*\*). Ближе однако мы не подвинулись. Что и досель, кромь праздныхъ надеждъ, тутъ ничего нізть, въ этомъ можеть убълиться всякій, кто съ истинно научнымъ пониманіемъ приступаеть къ изученю произведений этой литературы.

Прежде всего, соціологи не могуть придти къ соглашеню на счеть того, какая это наука. Одни говорять, что это—"наука абстрактная, которая должна заключать въ себъ

<sup>&</sup>quot;) Ск. Положительная философія и единство науки.

The Principles of sociology, crp. 17.

истины общаго характера" ); другіе, напротивъ, утверждаютъ, что это—наука конкретная, описательная, историческая и индуктивная "). Очевидно, такое разногласіе было бы невозможно, еслибы эта наука существовала. Самое ея содержаніе показало бы, что это за наука. Никто не сомнъвается въ томъ, какого рода науки—математика, астрономія, химія, исторія, политическая экономія; у нихъесть содержаніе, которое говорить за себя. Соціологія же пока пробавляется только чаяніями, а потому представляетъ широкое поприще для самыхъ разнообразныхъ предположеній.

На этотъ счетъ можно однако столковаться, ибо поле туть совершенно чистое: пиши, что хочешь! Бъда въ томъ, что, какъ бы мы ни посмотръли на соціологію, будемъли мы видіть въ ней абстрактную или конкретную науку, въ обожхъ случаяхъ "осуществление логическихъ ея возможностей" встречаетъ неодолимыя препятствія. Если мы остановимся на томъ, что это-конкретная, историческая и описательная наука, какъ утверждаетъ Гиддингсъ, то она должна включить въ себя весь громадный фактическій матеріаль, собранный различными общественными науками въ ихъ многовъковомъ развитии. Тутъ нельзя уже пробавляться жиденькими томиками съ кой откула набраннымъ содержаніемъ; соціологія въ этой формв можеть быть изложена только въ многотомныхъ сочиненіяхъ, обнимающихъ всё отрасли человёческаго знанія, касающіяся общественныхъ отношеній. Ни одинъ серіозный ученый, конечно, не возьмется за такую работу, превышающую силы отдельнаго человека. Сами соціологи, когда они берутся излагать свою конкретную науку, отнюдь не пытаются осилить весь фактическій матеріаль. Оставаясь въ области чаяній, они довольствуются скудными извлеченіями на обумъ выхваченныхъ фактовъ изъ новійшихъ изследованій, преимущественно о первобытной культуре чедовъчества. Если отбросить готи никому не гнужния и ви-

<sup>\*)</sup> Карвевъ: Введеніе въ изученіе соцювогія, стр. 120.

Giddings: Pr. of soc., crp. 49.

чего не доказывающія компиляціи, то ничего не останется, кромі візскольких общих мізсть и ни на чемъ не основанних разсужденій.

Съ другой стороны, если мы будетъ смотреть на соціію какъ на абстрактную науку, изслъдующую общія начала общежитія и долженствующую служить руководствомъ для всёхъ частныхъ наукъ, касающихся человёческихъ обществъ, то здъсь возникаютъ затруднения своего рода. Спрашивается: откуда взять эти общія начала? Они ногуть быть добыты двоякимъ путемъ: посредствомъ индукців в посредствомъ дедукців. Положительная философія, опирающаяся на опыть, очевидно должна избрать первый путь. Но тогда приходится изучить всё отдёдьныя науки, свести ихъ къ единству и извлечь изъ нихъ то, что въ нихъ есть общаго и достовърнаго. Въ такомъ только случав обшія начала будуть стоять на прочномъ основаніи всесторовне изследованныхъ и логически связанныхъ фактическихъ данныхъ. Таково непремънное требование истинно научной недукців. Нечего говорить о томъ, что никто изъ современныхъ соціологовъ не думалъ предпринимать подобнаго труда. Кто знакомъ съ современнымъ состояніемъ различныхъ общественныхъ наукъ, тотъ знаетъ, что эта задача даже и неисполнима. Въ настоящее время она менъе возможна, не. жели когда-либо, ибо съ упадкомъ философіи вст основанія, на которыхъ строились отдельныя науки, расшатаны и подвергнуты сомнению. Позитивисты прямо заявляють, что надобно все зданіе перестроить заново, откинувъ все, что носить на себъ печать метафизики. Для исполненія такой задачи строго научнымъ образомъ требуется работа многихъ поколвній: надобно осилить весь фактическій матеріаль, утвердить его на непоколебимыхь основаніяхь, в тогда уже извлечь изъ него общія начала, которыя должны служить исходною точкой соціологіи. При такихъ условіяхъ, о соціологіи, какъ наукв, въ настоящее время не можетъ быть рачи; она является не болье, какъ чаяніямъ отдаленнаго будущаго.

Остается, следовательно идти путемъ дедуктивнымъ, который гораздо проще и легче, особенно если не быть слишкомъ взыскательнымъ на счетъ логики. Но откуда же взять общія начала? Тэкъ какъ частныя общественныя науки ихъ не дають, а метафизика отвергнута, то приходится ваимствовать ихъ изъ другихъ наукъ, пришедшихъ къ болве или мінье достовірнымь выводамь. Такой пріемь быль указань уже Огюстомъ Контомъ, и по этому пути посявдовали многіе изъ новійшихъ соціологовъ. Однако онъ не привель и не можетъ привести ни къ какимъ серіознымъ результатамъ. Перенесеніе даже вполнъ достовърныхъ началь взъ одной области въ другую, гдв господствують совершенно иныя условія, всегда въ вначительной степени гадательно, а неръдко приводитъ къ прямо превратному пониманію вещей. Начала, управляющія извітстной областью, должны быть изучаемы въ ней самой, а не приносимы извив, что ведеть къ насильственному подчиненю фактовъ совершенно чуждымъ имъ понятіямъ. Это и случается сплошь и рядомъ съ соціологами, которые заимствують свои основныя начала изъ другихъ, болъе или менъе близкихъ къ соціологів наукъ, именно, изъ біологіи и психологіи.

Уже Конть указываль на біологію, какъ на такую науку, начала которой должны опредълять устройство и развитіе человъческихъ обществъ. Нъкоторые изъ новъйшихъ соціологовъ рышительно пошли по этому пути. Два біологическихъ начала въ особенности были приложены къ явленіямъ общественной жизни: понятіе объ обществъ, какъ объ организмъ, и провозглашенная Дарвиномъ борьба за существованіе.

Первое начало не ново. Еще въ первой четверти нынѣшняго столѣтія понятія объ организив и объ органическомъ развитіи были выработаны философскою школою Шеллинга, въ особенности же Аренсомъ; историческая школа, съ своей стороны, противополагала органическое развитіе права всякому произвольному законодательству. Позднѣе, даже основательные юристы, какъ Блунчли,

прибъгали къ такого рода уподобленіямъ, и далеко не всегда умъстно. Но такъ какъ эти сравненія и метаворы не имвли вліянія на содержаніе ученія, то они оставались безвредныму. Существенны были общія понятія объ организмъ, какъ объ отношении цълаго и частей, отличвомъ отъ чисто вившняго, механическаго сочетанія, и о развити, какъ естественномъ роств сознанія, въ противоположность извив наложеннымь формамь. Эти понятія, при должныхъ оговоркахъ, могли быть съ пользою усвоены наукою. Но совствы иначе взглянули на это послъдователи положительной философіи. Общія начала они отвергають, какъ продукть метафизики; для нихъ важны явленія, и они понятіе объ организмѣ прилагаютъ къ обществу, не въ видъ сравненія, а какъ нъчто реальное. Метафоры превращаются въ дъйствительныя явленія жизни. Не только целое общество понимается какъ организмъ, но отдельныя лица уподобляются клеточкамь, а ихъ соединенія тканямъ; проводятся аналогіи различныхъ органовъ и функцій, при чемъ составными частями общественнаго организма признаются не только живыя существа, но и матеріальныя принадлежности, дороги, дома, топливо и т. п. / Изъ всвхъ этихъ чисто фантастическихъ построеній, которня далеко оставляють за собою старую метафизику, діздаются мнимо научные выводы объ отношеніяхъ лица къ обществу, причемъ съ одинакимъ правдоподобіемъ можно утверждать полное поглощение лица обществомъ и отстаивать индивидуалистическую точку эрвнія. Образцами того в другого могутъ служить, съ одной стороны, многотомное сочинение бывшаго профессора политической экономін и министра Австрійской имперіи Шеффле: Строеніе и жизнь общественнаю тьла, съ другой стороны, Начала соціологіи самаго виднаго изъ современныхъ философовъ-эмпириковъ, Герберта Спенсера. Съ научной точки зрънія оба представляють только рядь безконечныхь фантазій \*).

<sup>\*)</sup> Болъе подробный разборъ теорій Шеффле и Спенсера см. въ моемъ сочинсків: Собственность и Государство, 1, стр. 302 и слад.

Еще менъе приложимо начало борьбы за существование. Даже и въ области біологіи это начало, какъ источникъ развитія, остается голою гипотезой, которая не находить подтвержденія въ фактахъ. Никто никогда не видаль, чтобы организмы измънялись подъ вліяніемъ борьбы за существованіе. Тв видоизміненія, которыя производятся путемъ искусственнаго подбора и которыя служили точкою отправленія для Дарвина, совершаются именно вслідствіе того, что животныя и растенія изъемлются изъ подъ вліянія борьбы за существованіе; какъ скоро они предоставлены себъ, они возвращаются къ нормальному типу. Плохимъ оправданіемъ отсутствія фактовъ служать тѣ громадные періоды времени, которые будто бы необходимы для того, чтобы произвести и упрочить самыя маленькія изміненія. Это только жалкое убъжище незнанія. Искусственный полборъ дъйствуетъ успъщно въ весьма короткие періоды времени, а природа, по признанію самого Дарвина, обладаеть несравненно большими средствами, нежели человъкъ. Если, несмотря на то, не замъчается никакого превращенія низшихъ организмовъ въ высппе, въ силу кипящей всюду борьбы за существование, то, значить, ничего подобнаго нътъ. Вся эта теорія построена не на фактическихъ, а на чистологическихъ основаніяхъ; но и логика тутъ плохая. Говорять, что перевъсъ въ борьбъ за существование всегда имветъ организмъ наиболве къ ней приспособленный, а такъ какъ организмы измінчивы и свойства предковъ передаются потомкамъ, то случайно появившеся признаки, полезные организму, упрочиваются наследственностью и такимъ образомъ служатъ источникомъ все высшаго и высшаго развитія. Это выражается краткою формулой, что остается въ живыхъ организмъ, наиболъе приспособленный къ жизненнымъ условіямъ; остальные погибаютъ. Но почему же однако наиболъе приспособленными къ разнообразнымъ и изменчивымъ условіямъ жизни мы должны считать именно совершеннъйшіе, т.-е. самые сложные организмы? Казалось бы, напротивъ, что высшіе организмы требують

и высшихъ условій, тогда какъ низшіе довольствуются меньшимъ и выдерживають больше; поэтому они сохраняются тамъ, гдв высшіе погибають. Къ этому присоединяется то, что чемь выше организмь, темь менее онь размножается. тогда какъ размножение низшихъ не знаетъ предвловъ; при борьбь, переходящей отъ покольнія къ покольнію, количество, въ конців концовъ, неизбіжно будеть иміть перевъсъ надъ качествомъ. Ничтожныя бактеріи могутъ истребить многія тысячи самыхъ совершенныхъ организмовъ. Если последніе, несмотря на то, сохраняются, если мы въ рядв органическихъ существъ замъчаемъ переходъ отъ низшихъ формъ къ высшимъ, то это показываетъ, что тутъ дѣйствують иныя начала, способствующія сохраненію и развитію организмовъ, несмотря на борьбу за существованіе. Самъ Дарвинъ сознается, что при нынвшнемъ состояни науки непонятно, въ силу чего низшіе организмы могутъ восходить на высшую ступень; но этимъ самымъ опровергается вся его теорія \*).

Еще менве эта теорія примвнима къ общественной жизни. Что борьба составляєть одно изъ обычныхъ въ ней явленій, въ этомъ никто никогда не сомнввался; это — фактъ для всвхъ очевидный. Несомнвнно и то, что человвческое развитіе происходитъ путемъ борьбы; вся исторія ею наполнена. Но задача человвческихъ обществъ состоитъ именно въ томъ, чтобы умврить эту борьбу и привести враждующія силы къ соглашенію. Государство установлено за твмъ, чтобы люди не истребляли другъ друга въ борьбв за существованіе. Общирная отрасль общественной двятельности, благотворительность, имветъ цвлью поддержать слабвшихъ въ этой борьбв и не дать имъ погибнуть. Даже въ международныхъ отношеніяхъ, гдв нвтъ высшей власти, господствующей надъ борющимися сторонами, происходятъ переговоры, сдвлки, союзы, нервдко устраняющіе борьбу

lug

<sup>•</sup> Воле подробный рамборъ теоріи Дарвина см. въ мосиъ сочиненіи: Подопилительная философія и одинство науки, особенно въ приложеніи: Општь плассификація животных».

и не дающіе праву силы разыграться на просторѣ. Обо всемъ этомъ въ животномъ царствѣ нѣтъ и помину. Поэтому приложеніе къ человѣческимъ обществамъ начала борьбы за существованіе есть ничто иное какъ перенесеніе плохой гипотезы изъ области біологіи въ такую среду, гдѣ господствуютъ совершенно иные элементы и стремленія. Въ исторіи человѣчества существенное значеніе имѣетъ не процессъ борьбы, а тѣ начала, которыя въ ней проявляются и которыя часто не имѣютъ ничего общаго съ матеріальнымъ существованіемъ.

Многіе соціологи сами это сознають, а потому хотять основать свою науку не на біологін, а на психологін, частью личной, а еще болье коллективной, изслыдующей явленія нассъ. Эта область, безспорно, гораздо ближе къ общественнымъ явленіямъ, нежели біологія. Психологія могла бы дать драгоцінный матеріаль наукі объ обществі, еслибы она сама стояла на прочныхъ основаніяхъ; но именно этого нътъ. Современная психологія, подобно встить другимъ наукамъ, отреклась отъ метафизики, а какъ скоро мы стали на эту точку эрвнія, такъ неть ни малейшей возможности понять что-нибудь въ душв человвка, которая имветь по преимуществу метафизическую природу и полна метафизическихъ представленій. Самое понятіе о душі в связанное съ нимъ понятие о субъектъ, о человъческомъ я, понятие, краеугольное для права, для нравственности и для всехъ общественныхъ наукъ, отвергается какъ продуктъ устарълой метафизики. Для эмпирической психологіи, нынв господствующей, субъектъ вовсе не существуетъ, а есть только рядъ явленій, или ощущаемыхъ нами состояній, связанныхъ общимъ закономъ, опредвляющимъ ихъ послъдовательность. Но при такомъ взглядъ все для насъ дълается непонятнымъ. Милль, пришедши, путемъ анализа. къ этому заключенію, самъ приходить въ недоумвніе: какимъ образомъ рядъ состояній можеть помнить себя, какъ прошлое, и предвидъть себя, какъ будущее? Еще менъе очевидно, можно ряду состояній приписать какія-нибудь

права или предъявлять къ нему какія-нибудь нравственных требованія. Если въ теоретической области мы можемъ успоконться на томъ, что это—тайна природы, въчно намъ недоступная, то въ практической сферв мы не въ правъ изъ этой тайны дълать какіе бы то ни было выводы, да еще вдобавокъ обязательные для другихъ. Пока психологія не знаетъ даже, существуетъ ли субъектъ или нътъ, она не въ состояніи дать никакихъ началъ для общественныхъ начкъ.

Еще менъе можетъ соціологія почерпать изъ коллектив. ной психологіи. Личная психологія имфетъ, по крайней мфрф, значительное количество собраннаго матеріала, а тутъ и этого нътъ. Сами соціологи признаются, что, "къ сожалънію, коллективная психологія едва только зарождается "). Нужно очень много сивлости, чтобы строить совершенно новую науку на едва зарождающейся другой наукв. Но отвага соціологовъ не знаетъ предъловъ. Тамъ, гдв отсутствують научныя требованія, полагающія границы блужданію фантазіи, тамъ послідняя можеть разыграться на просторъ. Можно себъ представить, что изъ этого выходитъ. Раціональныя начала, подъ именемъ метафизики, выкинуты за борть, а фактическій матеріаль не собрань. Остается выдернуть наобумъ какое-нибудь явленіе и постараться свести къ нему всв остальныя. Это и делають современные соціологи. Но такъ какъ явленій много и они весьма разнообразны, а основаній для выбора ніть никакихъ, и каждый дівлаєть это по своему личному, случайному внушеню, то и выходить полнъйшая разноголосица. Одинъ видить основной общественный факторъ въ договорѣ; другой, напротивъ, въ принудительномъ дъйствии вившнихъ сыль; третій ищеть основного общественнаго мотива въ подражании, четвертый - въ экономическихъ отношенияхъ. Пятый, новейшій, отвергаеть все эти объясненія, какъ негодныя, и признаеть необходимость отправляться ,оть но-

<sup>. &</sup>quot;) Карвевъ: "Введеніе въ наученіе соціологія", стр. 105-

ваго даннаго, которое досель безуспышно искали, но которое не можеть долве оставаться незамвченнымъ. Онъ утверждаеть, что "соціологія должна отнынв идти по правильному пути, по той же причинв, какъ Г. Спенсеръговорить, что человъчество въ концъ концовъ идетъ правильно, потому что оно испробовало всё возможные способы идти ложнымъ путемъ" \*). Это новое, досель незамьченное никъмъ начало есть сознание poda (the consciousness of kind) то-есть, состояніе сознанія, въ которомъ какое-нибудь существо признаетъ другое сознающее существо, какъ одного рода съ собою". Но когда мы хотимъ выяснить себъ, что такое это сознаніе рода, мы остаемся въ полномъ недоумінім. Признается, что это — основной соціальный факторъ, "совпадающій съ возможнымъ обществомъ"; но при этомъ онъ не только отличается отъ чисто экономическихъ, политическихъ и религіозныхъ мотивовъ, но и постоянно приходить съ ними въ столкновение (стр. 18). Однако это и не сознаніе племенного сродства или народнаго единства, какъ можно было бы думать; созначіе рода выражается "въ классовыхъ инстинктахъ и предразсудкахъ\*, которые связывають политическія партіи гораздо сильніве, нежели мнівнія или интересы. Не по убъжденю, а въ силу "сознанія рода" монархисть чувствуеть себя ближе къ монархисту, нежели къ республиканцу (стр. 180, 183). Съ другой стороны, "сознаніе рода всегда присуще, чтобы соединить тахъ, которыхъ убъжденія разнятся, и раздълить тіхъ, которыхъ убъжденія согласны" (стр. 199). Въ явленіяхъ тотемизьа (т.-е. поклоненія символическимъ животнымъ у дикихъ народовъ), сознаніе рода связываеть человіка не только съ совершенно чуждыми ему людьми, но даже съ существами животнаго и растительнаго царства, гораздо теснъе, нежели съ ближайшими друзьями (стр. 252). Спрашивается: что же, наконецъ, такое это новое, досель незамьченное начало, въ силу котораго соціологія должна въ концъ кон-

<sup>\*)</sup> Giddings: Pr. of Soc., crp. 17.

цовъ идти правильнымъ путемъ? Послѣднее слово соціологіи погружаетъ насъ въ непроницаемый мракъ.

За недостаткомъ собственныхъ началъ, соціологи не гнушаются и продуктами метафизики. Тв самые, которые отвергаютъ послѣднюю, какъ устарѣвшій хламъ, тѣмъ не менѣе возвеличиваютъ вытекшее изъ философіи XVIII вѣка Обълеленіе правъ человъка и гражданина, какъ одно изъ драгоцѣннѣйшихъ пріобрѣтеній человѣчества: "въ признаніи правъ человѣка и гражданина,—говорятъ они,—эта философія была безусловно права" \*). Какимъ образомъ можно считатъ метафизику чистою фантазіей, а ея произведенія признавать безусловною истиной, это остается тайной для человѣка, привыкшаго связывать свои мысли. Но соціологи какъ-то умѣютъ съ этимъ справляться.

Нѣкоторые изъ нихъ строятъ даже цѣлыя метафизическія системы, далеко оставляющія за собою воздушные замки старыхъ метафизиковъ. Такъ, наприміръ, Фулье утверждаеть, что соціальная идея должна быть распространена на весь міръ, который "долженъ представляться въ психическихъ терминахъ и соціологическихъ отношеніяхъ ... "Недостаточно признать, что организмы суть общества, такъ же какъ и, наоборотъ, общества суть организмы... надобно сказать, что самое бытіе есть общественное и что вселенная есть безконечное общество, котораго существенный законъ состоить во взаимности действія и хотенія, то-есть въ солидарности, первой степени любви". Не признавая такъ называемыхъ конечныхъ причинъ, можно "върить за разъ во всеобщій механизмъ и во всеобщую чувствительность, какъ результатъ всемірнаго влеченія" (l'appétition universelle). Такинъ образомъ "механическій эволюпіонизиъ Спенсера будетъ служить простымъ переходомъ между повитивистскимъ агностицизмомъ Конта и психо-сопіологическимъ монизмомъ будущаго, который пойметь міръ, какъ общирное общество элементовъ, заключающихъ въ себъ

<sup>\*)</sup> Каръевъ: "Введеніе въ изученіе соціологін", стр. 269.

чувствительность и волю въ болве или менве скрытомъ состояни" <sup>\*</sup>). Трудно идти далве этого въ фантастическихъ построеніяхъ; но позволительно ли выдавать это за науку?

Другой новъйшій нъмецкій соціологь, Раценгоферь, отправляется, напротивъ, отъ первичной, единой силы, которая, такъ же какъ у Спенсера, дифференцируется въ процессв мірозданія, но вивств стремится къ совершенствованію. Дифференціація ведеть къ созданію единичныхъ вещей и существъ, которыя являются эманаціями этой первобытной силы; съ каждой изъ нихъ связывается известный интересъ. Отсюда раскрытая Дарвиномъ борьба за существованіе и истребленіе однихъ существъ другими. Но присущее имъ стремление къ совершенствованию, исходящее отъ первичной силы и передаваемое отъ поколенія иъ поколенію черезъ зачаточную плазму, по теоріи Вейсмана, ведетъ къ тому, что надъ личнымъ интересомъ возвышается соціальный и, наконецъ, трансцендентальный. Таково соціологическое познаніе міра, которое должно быть плодомъ положительной науки, откидывающей всякія фантазіи. Авторъ сознается однако, что положительная наука не въ состояния доказать существованіе этой первичной силы и ед дійствія въ міръ. Здёсь наука должна восполняться върою \*\*). Съ помощью безотчетной віры, взятой неизвістно откуда, можно, конечно, сочинить все, что угодно. Воображению предоставляется самое широкое поле, но для науки туть не остается мъста, а о положительномъ знаніи нътъ и по-MNHY.

Послѣ всего этого можно, кажется, повторить то, что я сказаль нѣсколько лѣть тому назадъ, разбирая ученіе Конта: "существують и существовали отдѣльныя науки касающіяся различныхъ сторонь духовнаго естества человѣка: филологія, право, политическая экономія, политика, эстетика, исторія философіи, исторія религій, наконець

<sup>\*)</sup> La mouvement positiviste et la conception sociologique du monde. Brez., crp. 10, 13.

<sup>\*)</sup> Ratzenhofer: die Sociologische Erkenntniss 1898.

прагматическая исторія, но соціологія, какъ наука, не существуєть. Есть только пустые толки о соціологіи". А потому, въ педагогическомъ отношеніи, нівть ничего вредніве, какъ направлять юношество на изученіе этого призрака вауки. Черезъ это молодые умы отучаются отъ строго научныхъ требованій и привыкають смітшивать науку со всякаго рода фантазіями и съ легковівсною журнальною болтовней. Этимъ отсутствіемъ научнаго пониманія объясняєтся столь значительное распространеніе у насъ экономическаго матеріализма, который представляєть только безобразный продукть невіжества и шарлатанства.

Единственное значение всвхъ этихъ попытокъ заключается въ томъ, что онв указывають на потребность выяснить себъ основы общежитія. Но путь, которымъ идутъ современные изследователи, не въ состояни привести ни къ чему, кром'в пустыхъ разглагольствованій. Какъ скоро отвергается метафизика, т.-е. тв раціональныя начала, которыя всегда служили и служатъ руководителями человъка, какъ въ теоретическомъ познаніи, такъ и въ практической дізятельности, такъ исчезаетъ всякая возможность пониманія общественныхъ явленій. Въ этой области метафизика не есть только способъ пониманія; она сама становится явленіемъ, а потому требуетъ изученія. Обойти ее нътъ возможности; выкинуть ее изъ науки объ обществъ значитъ представить самыя явленія въ превратномъ видів, отнять у нихъ существенное ихъ значение и дать имъ совершенно ложную окраску. Познаніе общественныхъ явленій возможво только при свътъ выражающихся въ нихъ раціональныхъ началь, а съ другой стороны, самыя эти явленія служать провіркою началь, ибо здісь посліднія изъ теоретической области нисходять въ практическую сферу и сталкиваются съ жизненными условіями и интересами. Здісь оказывается, насколько они приложимы на практикъ. Поэтому, фактическое изучение различныхъ сторонъ общественной жизни въ различныхъ отрасляхъ науки служитъ необходимымъ восполнениемъ и провъркой философской мысли. Но и это

изучение должно быть строго научное. Туть нельзя довольствоваться случайно выхваченными фактами, подъ которые насильственно подводятся всё остальныя явленія: изследованіе должно быть полное и всестороннее, безъ всякой предвзятой мысли, безъ ложной окраски, въ особенности же безъ предварительнаго отрицанія именно того, что наиболее существенно. Поэтому оно должно исходить оть отдёльныхъ наукъ, которыхъ задача состоитъ именно въ изученіи явленій; соціологія же, какъ отвлеченная наука изследующая основныя начала общежитія, не можеть быть ничёмъ инымъ, какъ философіей общественной жизни, т.-е. наукой, по существу своему опирающейся на метафизику. Именно этому соотвётствовала старая философія права, ибо правомъ опредёляются строеніе общества и отношенія цёлаго и членовъ.

Ясно, слъдовательно, что мы должны возстановить порванную нить преданія и возвратиться къ легкомысленно отвергнутымъ началамъ. Только этимъ путемъ возможно удовлетворить насущной потребности и прійти къ правильному пониманію человъческаго общежитія.

Какимъ же однако способомъ можемъ мы исполнить эту задачу? Какъ разобраться въ массв разнорвчивыхъ мивнів, на которыя распадалась старая метафизика и которыя въ значительной степени содвиствовали ея паденію? Какимъ образомъ, не имъя путеводной нити, можемъ мы отдвлить въ нихъ истинное отъ ложнаго и твмъ самымъ утвердить возрожденную науку философіи права на прочныхъ основаніяхъ?

Путеводною нитью можеть служить намъ самое движеніе философской мысли въ ея отношеніяхъ къ общественной жизни. Оно раскрываеть намъ общій законъ развитія, въ которомъ каждое отдільное направленіе получаеть подобающее ему місто и значеніе. Всякая односторонность обличается, и все окончательно сводится къ высшему единству, обнимающему совокупность общественныхъ элементовъ въ ихъ полнотів.

Въ исторіи философіи права новаго времени мы можемъ отивтить четыре главныя школы, представляющія послівдовательное развитие общественной мысли, въ связи съ самымъ ходомъ жизни: школу общежительную, правственную, 1 мидивидуальную и идеальную \*). Первоначально мысль исходить оть того положения, что человыкь есть существо общежительное, и выводить последствія, необходимо вытекающія изъ этихъ отношеній. Но такъ какъ здісь, по самому существу двла, оказываются два противоположные другь другу элемента: отдёльныя лица и связующее ихъ начало, то исходящія изъ одного корня направленія мысли естественно разбиваются на двв противоположныя точки арвнія: одна береть за основаніе личность и вытекающія нать нея права, другая-отвлеченно нравственнное начало, которому подчиняется самое право. Изъ первой возникла индивидуальная школа, изъ второй — нравственная. Наконецъ, эти противоположныя направленія сводятся къ высшему единству идеальною школой, которая представляеть такимъ образонъ высшее развитие философской мысли. Къ ней, поэтому, должна примыкать возрождающаяся потребность Философскаго пониманія. Въ особенности зачинатель и завершитель этого направленія, Канть и Гегель, і maestri di color che sanno ++), по выраженію Кэрда, заслуживають самаго внимательнаго изученія со стороны юриста философа. Канть, въ своемъ глубокомъ анализв человвческихъ способностей, умъль сочетать индивидуалистическія начала французскихъ философовъ XVIII въка съ нравственными требованіями школы Лейбница. Гегель восполниль эту все еще чисто индивидуалистическую точку врвнія развитіемъ объективныхъ началъ нравственнаго міра, осуществляющихся въ человіческихъ союзахъ. Черезъ это все умственное зданіе человіческаго общежитія получило такую цізльность и стройность, какія оно никогда не имъло ни прежде, ни послъ. И эта логическая связь не была куплена цъною

<sup>&</sup>lt;sup>↑</sup>) Смотри мою «Исторію политических» ученій» ч. П—IV: Новое Время.

<sup>\*\*) «</sup>Учители тахъ, которые виаютъ» (изъ Данта).

насилованія фактовъ; напротивъ, чёмъ более юристъ, изучающій свою спеціальность, знакомится съ фактами, темъ болье онъ убъждается въ върности и глубинъ опредъленій Гегеля. Ни одно, можетъ быть, изъ сочиненій великаго германскаго мыслителя не находить такого подтвержденія въ явленіяхъ действительнаго міра и не можеть служить такимъ надежнымъ руководствомъ въ пониманіи фактовъ, какъ именно его онлософія права. Въ подкръпленіе этой оцѣнки, приведу сужденіе одного изъ самыхъ основательныхъ, трезвыхъ и многообъемлющихъ намецкихъ юристовъ нынышняго стольтія, человыка притомы совершенно чуждаго философія, но глубокаго знатока положительнаго права — Роберта Моля. Въ своемъ капитальномъ сочинения Исторія и литература юсударственных наукь, ОНЪ ГОВОРЕТЪ: ,какъ великанъ выдвигается Гегель среды этой жалкой посредственности. Даже тоть, кто не принадлежить къ его школв и не согласенъ ни съ методою, ни съ частностями предлежащаго сочиненія, должень признать, что туть является высокая духовная сила, геніальная самобытность, господствующій кругозоръ в богатство матеріала. Пренмущества и недостатки равно носять печать величія... Конечно, Гегель самъ не представилъ полной системы государственныхъ наукъ, но онъ указалъ единственный върный путь, который къ этому ведеть. Что до сихъ поръ такъ мало следовали по этому пути, -- заключаетъ Моль, -- действительно не похвально, даже едва понятно \*\*).

Въ другомъ мѣстѣ я подробно изложилъ содержаніе онлософіи права Гегеля и указалъ, какъ на ея преимущества, такъ и на ея недостатки, вызывающіе необходимостъ провѣрки и восполненія \*\*). Провѣркою можетъ служитъ, съ одной стороны, исторія философіи права, раскрывающая законъ развитія мысли, съ другой стороны изученіе фактовъ, указывающее на ея приложеніе. Только въ силу этой провѣрки философія права можетъ сдѣлаться прочно уста-

<sup>\*)</sup> Geschichte und Literatur der Staatswissenschaften, I, crp. 151.

<sup>••)</sup> Исторія политич. ученій. IV, стр. 573 и слід.

новленною наукою, опирающеюся на непоколебимыя основы умозрѣнія и опыта. Безъ сомнѣнія, вслѣдствіе такой провърки, воздвигнутое Гегелемъ зданіе должно видоизмѣниться въ накоторыхъ частяхъ; но существенное въ немъ останется. Положенныхъ имъ основаній не могли поколебать ни последующія критики, ни теоріи позднейших философовъ. Главный оппоненть Гегеля, Тренделенбургь, быль зачинателемъ того лжеорганическаго воззрвнія на міръ и на человъческія общества, которое въ положительной школь достигло такихъ чудовищныхъ размеровъ. Другой противникъ, Шталь, построиль систему, представляющую возвращение къ теократическимъ началамъ и лишенную всякихъ научныхъ основаній. Наконець, Іерингь, который совершенно даже игнорируетъ Гегеля, довершилъ разложение правосознания въ современной германской наукт и практикт. Умозръне было отвергнуто, и право низведено на степень интереса.

Если мы хотимъ изъ этого разложенія выдти снова въ светлую область мысли и знанія, если мы хотимъ возстановить порванное предане, то мы должны примкнуть именно къ Гегелю, который представляетъ последнее слово идеалистической философіи. Наука тогда только идеть твердымъ шагомъ и върнымъ путемъ, когда она не начинаетъ всякій разъ сызнова, а примыкаеть къ работамъ предшествующихъ покольній, исправляя недостатки, устраняя то, что оказалось ложнымъ, восполняя пробълы, но сохраняя здоровое зерно, которое выдержало провърку логики и опыта. Именно это я и старался сдёлать въ предлагаемомъ сочинении; оно представляетъ попытку возстановить забытую науку, которой упадокъ роковымъ образомъ отразился на умахъ современниковъ и привелъ къ полному затменію высшихъ началъ, управляющихъ человъческою жизнью и служашихъ основою человъческихъ обществъ. Важность цъли да послужить оправданіемь недостатковь изложенія. Считаю, во всякомъ случав, необходимымъ указать тотъ путь, который я признаю единственнымъ върнымъ.

## книга первая.

## Личность и общество.

## Глава І.

## Личность.

Общество состоитъ изълицъ, а потому лице естественно составляеть первый предметь изследованія. Въ физическомъ организм' мы можемъ изучать строеніе и функціи цілаго независимо отъ тъхъ клъточекъ, изъ которыхъ оно слагается; но въ обществъ устройство и дъятельность цълаго опредъляются разумомъ и волею тахъ единицъ, которыя входять въ его составъ. Последнія не связаны другь съ другомъ какою-либо физическою связью; каждое лице живетъ отдёльно, своею самостоятельною жизнью, какъ единичный центръ, находящійся въ постоянно изміняющемся взаимнодъйствіи со всъми другими. Онъ не связаны и общимъ животнымъ инстинктомъ, какъ общества пчелъ и муравьевъ, въ которыхъ отдельныя особи не имеють значения и все движется совокупными инстинктивными стремленіями, вложенными въ нихъ природою и не подлежащими измъненю. Въ человъческихъ обществахъ главными опредъляющими Факторами жизни и развитія являются не слівные инстинк-: ты, а разумъ и воля, которые, по существу своему, принадлежать не безличному целому, а отдельнымы особямы. Не общество, а лица думають, чувствують и хотять; поэтому отъ нихъ все исходить и къ нимъ все возвращается. Если въ физическомъ организмв изучение строения клаточекъ составляеть необходимую научную основу біологическихъ изысканій, если въ обществахъ животныхъ мы должны изучить строеніе и функцію отдѣльныхъ единицъ, прежде нежели заняться наблюденіемъ совокупной ихъ жизни, то въ отношеніи къ человѣческимъ обществамъ это вдвойнѣ необходимо. Здѣсь лице составляетъ краеугольный камень всего общественнаго зданія; не зная природы и свойствъ человѣческой личности, мы ничего не поймемъ въ общественныхъ отношеніяхъ. Она, поэтому, должна составлять первый предметъ изслѣдованія.

Но что такое человъческая личность? Человъкъ, прежде всего, отделяется отъ другихъ, какъ самостоятельный животный организмъ, имвющій свои физическія потребности и стремящійся къ ихъ удовлетворенію. Не съ этой стороны однако онъ становится предметомъ изученія общественвыхъ наукъ. Строеніе и функціи его твла изследуются анатоміей и физіологіей, которыхъ результаты принимаются общественными науками, какъ данныя. Вниманіе посліднихъ обращено главнымъ образомъ на духовную сторону его естества, которою онъ связывается съ другими. И тутъ ензіологическія отношенія играють существенную роль: на нихъ основано продолжение рода и устройство семьи. Но надъ чисто животными элементами воздвигается цілый духовный міръ, источникомъ котораго служатъ разумъ и воля: этими высшими способностями человакъ вступаетъ во взаимнодъйствіе съ себъ подобными; на истекающихъ отсюда отношеніяхъ строится общежитіе.

Какъ существо, обладающее разумомъ и волею, человыкъ является *субъектомъ*. А потому первый вопросъ состонтъ въ томъ: что такое субъектъ и дъйствительно ли онъ существуетъ?

Извъстно, что эмпирическая психологія это отрицаеть. Хотя человъкъ внутренно сознаеть свое я и всё люди, во всё времена, руководствовались и руководствуются этимъ сознаніемъ, хотя оно составляетъ источникъ всёхъ ихъ дъйствій и взаимныхъ ихъ отношеній, однако, по мнёнію эмпириковъ, все это не болве, какъ иллюзія. Въ двиствительности мы сознаемъ въ себъ только рядъ состояній, связанныхъ закономъ последовательности; если же мы эту связь представляемъ себъ какъ единичную сущность, какъ постоянное я, то это происходить лишь отъ дурной привычки принимать метафизическія отвлеченности за реальные предметы. Подобно встыть другимъ созданіямъ метафизики, какъ понятія субстанціи, силы и т. д., это представленіе не заключаеть въ себі ничего, кромі словь, лишенныхъ смысла; оно должно быть отвергнуто строгою наукой. Точный логическій анализь указываеть намь предвям нашего разумения и не позволяеть принимать пустыя фантазін за нізчто дійствительное. Мы сущностей вовсе не знаемъ; мы познаемъ только явленія, а явленія не даютъ намъ ничего, кромъ ряда состояній, связанныхъ закономъ послідовательности.

Таковы заключенія, которыя выводятся изъ односторонняго опыта, отвергающаго всякія метафизическія начала. Еслибы это было вёрно, то, конечно, нельзя было бы говорить о человаческой личности, а съ тамъ вмаста нечего было бы говорить ни о правъ, ни о нравственности, которыя предполагають это понятіе, какъ нізчто дійствительное, а не какъ призракъ воображенія. Изміняющемуся ряду состояній невозможно присвонть никакихъ правъ и нельзя предъявлять ему никакихъ нравственныхъ требованій. При такомъ взглядъ, всъ общественныя науки разрушаются въ самыхъ своихъ основахъ. Къ счастью, то, что приверженцы исключительнаго опыта выдають за фантасмагорію, есть именно то, что дъйствительно, а то, что они признають за дъйствительность, ничто иное какъ фантасмагорія. Сознаніе своего я есть міровой факть, котораго не въ состоянім устранить никакіе софизмы; только этимъ фактомъ можно объяснить, что человъкъ помнитъ себя въ прошломъ и предвидить себя въ будущемъ. Въ изменчивомъ потоке летучихъ явленій, которыя мысль не въ состояній даже уловить, ибо они исчезають такъ же быстро, какъ они рождаются, со-

храняется нізчто единое и постоянное, что служить имъ связью и составляеть основание управляющаго ими закона. Это и есть та реальная сущность, которая раскрывается намъ метафизикою и которую эмпирики отвергаютъ, какъ бредъ воображенія. Только ею и держится изміняющееся бытіе, и только она даеть прочное знаніе вещей. Ошибка эмпириковъ заключается въ томъ, что они ограничиваются однимъ анализомъ, забывая синтезъ. Отвергая метафизику, они твиъ самымъ отвергаютъ раціональныя начала, связующія человіческое внаніе. Тогда остается только безсимсденная последовательность явленій, безъ всякой внутренной связи. Эмпирики, отрицающие метафизику, подобны ученику, который разобраль машину, но не умветь ее опять собрать, и въ оправдание себя утверждаеть, что машины въ дъйствительности вовсе натъ, а есть только отдальныя колеса и части.

Существованіе субъекта, какъ реальнаго единичнаго существа, лежащаго въ основаніи всѣхъ явленій внутренняго міра, не подлежить ни малѣйшему сомнѣнію. Только полное недомысліе можетъ отвергать этотъ всемірный фактъ, выясняемый метафизикой и составляющій необходимое предположеніе всякаго опыта. Когда эмпирики утверждаютъ, что я есть не болѣе какъ наше представленіе, они признають во множественномъ числѣ то самое я, которое они отвергаютъ въ единственномъ. Для того чтобы было представленіе, надобно, чтобы оно кому-нибудь представлялось; для того чтобы было сознаніе, необходимъ сознающій субъектъ. Это такія очевидныя истины, о которыхъ странно даже спорить. Утверждать противное можно, только отказавшись отъ всякой логики \*).

Но если существуетъ субъектъ, какъ реальная метафианческая сущность, лежащая въ основании всъхъ явлений

<sup>&</sup>quot;) Подробное разсмотрѣніе этого вопроса си. въ моей статьѣ: Реальность и самосознаніе, напечатанной въ Вопросахь Философіи и Психологіи, Октябрь 1898.

внутренняго міра, то спрашивается: что же это за сущность и какъ можетъ она познаваться помимо явленій?

Непосредственно эта сущность раскрывается намъ въ самомъ актъ самосознанія, которое даетъ намъ наше я, какъ источникъ мысли и дъятельности; но затъмъ истинная ея природа, въ ея полнотъ, познается въ ея проявленіяхъ. Явленія суть опредъленія сущности въ ея реальныхъ отношеніяхъ, чъмъ самымъ раскрываются внутренняя ея природа и ея свойства.

Противъ этого эмпирики возражають, что въ такомъ случать все сводится къ познанію явленій, т.-е. къ опыту; сущность же остается пустою умственною формой, лишенной всякаго собственнаго содержанія и служащей только символомъ, или знакомъ, для объединенія извъстнаго разряда явленій. Таково ученіе идущаго еще отъ среднихъ въковъ номинализма, который видитъ въ нашихъ понятіяхъ о сушностяхъ не представленія реальныхъ силъ, а лишь умственныя опредъленія, облегчающія намъ группировку явленій. Оно составляєтъ необходимый результатъ теоріи, не признающей ничего, кромъ голаго опыта.

- Такой выводъ не оправдывается однако требованіями логики. Изъ того, что сущность выражается и познается въ ея проявленіяхъ, вовсе не слідуетъ, что она сама по себіз есть ничто и что все наше познание ограничивается явле-- ніями. Существо и свойства самихъ явленій представляются въ совершенно иномъ видъ, если мы разсматриваемъ ихъ, какъ зависимыя отъ сущности и ею опредвляемыя, или если мы въ сущности буденъ видеть только пустое место. въ которомъ явленія сталкиваются, соединяются и раздівляются, какъ самостоятельныя существа. Именно къ этому последнему возэрению неизбежно приходять эмпирики. Отвергая реальное существование мыслимыхъ сущностей, они самыя явленія превращають въ сущности и ділають изъ нихъ реальныя существа, имъющія самостоятельное бытіе и находящіяся во взаимнодъйствій другь съ другомъ. Черезъ это весь внутренній міръ человіка получаеть преврат-

ный видь. Субъекть, какъ реальная, діятельная сила, исчезаеть; онъ становится пустымъ вивстилищемъ, въ которомъ происходить игра безчисленного множества самостоятельныхъ ощущеній и представленій. Посліднія разсматриваются просто какъ факты, т.-е. какъ данныя опыта, безъ всякой даже попытки разобрать, что они такое въ себъ самихъ и въ состояни ли они играть подобную роль. Анализъ, разлагающій весь внутренній міръ субъекта, останавливается передъ фактомъ, между темъ какъ именно тутъ-то онь и должень быль бы начаться, ибо факть есть нічто сложное: явленіе есть отношеніе субъекта къ объекту, а потому необходимо его разложить и опредълить, что въ немъ есть субъективнаго и что объективнаго, что принадлежитъ самому субъекту и что получается имъ извиъ. Возвести же простое отношение въ самостоятельное существо в сдвяать кат него реальную единичную силу, это-такой пріемъ, который противорвчить всякимъ научнымъ требованіямъ и всякой логикъ. А между тъмъ на немъ зиждется вся современная, такъ называемая опытная психологія.

Эта радикальная противоположность взглядовъ на субъектъ находитъ свое примъненіе въ томъ коренномъ вопросъ, который лежитъ въ основаніи, какъ права, такъ и нравственности, въ вопросъ о свободъ воли.

Если мы взглянемъ на то, что происходить въ дъйствительности, то мы увидимъ, что всѣ люди, во всѣ времена, считали себя свободными существами, способными дѣлать то, что хотятъ, слѣдовать тому или другому внушенію по собственному изволенію. Таковыми же всегда признавали и признаютъ ихъ всѣ законодательства въ мірѣ. Юридическій законъ обращается къ человѣку, какъ къ свободному существу, которое можетъ исполнять законъ, но можетъ и нарушать его. На признаніи свободы основаны понятія вины и отвътственности; въ силу этого, за нарушеніе законъ обращается къ человѣку въ видѣ требованія; а требованіе можетъ быть предъявлено только свободному су-

ществу, которое можетъ уклоняться отъ закона и въ действительности, вслідствіе человіческаго несовершенства, всегда болве или менве отъ него уклоняется. На свободномъ исполненім закона основано все нравственное достоинство человъка. За нарушение его не полагается человъческое наказаніе, такъ какъ исполненіе его есть діло свободной совъсти, но религія указываеть на кару божественную, въ настоящей жизни или въ будущей. Вся христіанская религія, также какъ и еврейская, основаны на понятім о внутренней свободъ человъка: гръхопадение понимается какъ актъ свободной воли. Въ самой практической жизни сознаніе своей свободы служить человіку главнымь побужденіемъ къ діятельности. Если я не свободенъ, если я только орудіе въ рукахъ непреложнаго закона, то зачімъ инъ стремиться, волноваться, работать, дълать усилія? Нужно лишь покорно подчиняться властвующей надо мною судьбъ. Въ такое именно состояніе погружаются восточные народы, которые върять въ предопредъленіе. Детерминисты стараются ослабить сиду этого довода, указывая на то, что я самъ могу быть орудіемъ этой судьбы, а потому долженъ дъйствовать для исполненія закона. Уже Стоики употребляли этотъ аргументъ, чтобы согласить свою теорію съ присущею человъку потребностью дъятельности. Очевилно, однако, что если всв мои двиствія совершаются въ силу непреложнаго закона, надъ которымъ я не властенъ, то орудіемъ этого закона я буду единственно въ томъ, что я дълаю непроизвольно. Что я могу не дълать, то не предопредълено, слъдовательно не совершается въ силу невабъжнаго закона, а потому туть нъть мъста для какихъ бы то ни было усилій съ моей сторочы, и я могу спокойно сидеть, сложа руки.

Въ виду всёхъ этихъ фактовъ и соображеній, казалось бы, что всякое сомнёніе относительно признанія или непризнанія принадлежащей человіку свободы воли должно исчезнуть. Одни могутъ считать это начало хорошимъ, другіе—дурнымъ и дійствовать сообразно съ этими воззрівнями; но вовсе не -

признавать свободы воли это—такая точка эрвнія, которая противорвчить всемірному опыту человвческаго рода. А между твиь, именно приверженцы опыта все это отвергають, какъ иллюзію. Они утверждають, что все въ мірв совершается въ силу непреложнаго закона причинности, отъ котораго не изъять и человвкъ. Тв двйствія, которыя кажутся намъ свободными, въ двйствительности всегда необходимымъ образомъ опредвляются твии или другими мотивами, хотя бы мы ихъ и не сознавали. По ихъ мнвнію, только это воззрвніе можеть назваться истинно научнымъ.

На чемъ же однако основано такое /твержденіе? Даетъ ли намъ научный опытъ, на которомъ эмпирики строятъ все свое зданіе, какія-нибудь данныя для опроверженія того, что всё люди всегда въ себѣ сознавали и сознаютъ? Ничуть не бывало. Фактовъ не приводится никакихъ; да и нельзя ихъ привести, ибо внѣшнему опыту недоступны внутренніе мотивы человѣческихъ дѣйствій, а внутренній опытъ даетъ намъ только то, что мы сознаемъ. Когда же утверждаютъ, что сознательныя наши дѣйствія опредѣляются скрытыми отъ насъ безсознательными причинами, то это уже истинно произвольное предположеніе, основанное не на опытъ, а единственно на плохой логикъ.

Въ дъйствительности, вся эта подхваченная эмпиризмомътеорія есть ничто иное какъ плодъ односторонней метавизики. Фактически она существовала за двъ тысячи лътъ до новъйшаго развитія опытныхъ наукъ. Еслибы она подтверждалась опытомъ, то это служило бы доказательствомъ, что метафизика не есть пустой бредъ воображенія, а имъетъ 
прочныя основанія, способныя привести человъка къ познанію истины. Изъ опыта же всеобщій детерминизмъ, какъ 
законъ, управляющій встыи явленіями міра, никоимъ образомъ выведенъ быть не можетъ, ибо, если опытъ представляетъ намъ многія явленія, слъдующія другъ за другомъ въ 
нензивнеомъ порядкъ, то еще болье есть явленій, въ которыхъ такая послъдовательность не усматривается. Вся 
человъческая исторія ими наполнена. Опытъ не даетъ намъ

даже того логическаго закона, на которомъ строится теорія детерминизма—закона причинности. Для чисто опытной Философіи причинность сводится къ постоянной последовательности явленій. Милль считаеть даже всякій иной взглядь на отношение причины къ следствио порождениемъ мистицизма. Для чистыхъ эмпириковъ, которые въ логикъ видятъ только привычку, законы разума до такой степени остаются закрытою книгой, что всякая раціональная связь представляется имъ мистическою. Между тімь, безь этой связи простая последовательность является совершенною безсиыслицей. Если извъстныя явленія всегда слъдують другь за другомъ въ неизмънномъ порядкъ, то на это должна быть причина: туть необходимо есть внутренняя связь, которая ставить одно явленіе въ зависимость отъ другого. Но последовательность вовсе не есть даже непременное указаніе причинности; это-два разныя понятія. Заря всегда неизмѣнно предшествуетъ восхожденію солнца, однако это не значить, что она причина появленія світила. Послідователямъ чистаго опыта давно было замвчено, что по ихъ теоріи выходитъ, что ночь есть причина дня, а деньпричина ночи. На это они отвечають, что для установленія закона причинности послідовательность должна быть безусловная; между тымь, еслибы солнце потухло, что возможно, то за ночью не следоваль бы день. Но этоть жалкій софизмъ не устраняетъ возраженія, а обнаруживаетъ только внутреннія противорічнія, а вмісті и полную несостоятельность всей этой теоріи. Сами эмпирики признають, что все наше опытное знаніе вращается въ области относительнаго; они отвергають безусловное, какъ недоступное человъческому въдънію. Тъмъ не менье, они, не обинуясь, прибѣгаютъ къ этому началу, какъ скоро нужно выпутаться изъ безысходнаго затрудненія. Но именно здісь оно меніве всего приложимо. Въ области явленій всв причины двйствують условно, ибо всегда могуть быть постороннія силы, оказывающія противодействіе или препятствіе. Привнавши причиною только безусловную последовательность, мы не могли бы сказать, что бользнь есть причина смерти, что морозъ побиль растенія, что тыла падають къ землы вертикально, такъ какъ все это не всегда совершается. Значительныйшая часть нашего опытнаго знанія потеряла бы свое значеніе. Оно держится только признаніемъ услов. наго дыйствія причинь.

Умозрительный законъ причинности, какъ выражение не реальной последовательности, а логической необходимости, находить однако полное приложение въ физическомъ міръ. Это вытекаеть изъ того, что матерія есть начало косное, а потому, по существу своему, не можетъ следовать иному закону, кромъ закона необходимости. Для положительныхъ философовъ, отвергающихъ умозрѣніе и утверждающихъ, что мы сущности вещей не знаемъ, этотъ доводъ не имветъ силы; однако онъ составляетъ единственное основаніе, на которомъ можно утвердить безусловное приложение закона причинности къ матеріальному міру. Но именно потому эта теорія неприложима къ существамъ, обладающимъ способностью самоопредъленія. Переносить законъ одного разряда явленій на другой разрядь, имъющій свои специфическія особенности, есть пріемъ, противоръчащій истиннымъ требованіямъ науки, хотя къ нему слишкомъ часто прибъгаютъ последователи опыта въ своихъскороспелыхъ обобщеніяхъ. Существуетъ ли человіческая свобода или это только призракъ, во всякомъ случав это закой вопросъ, который долженъ быть изучаемъ исключительно на основаніи явленій челов'яческой жизни. Естественныя науки тутъ ровно ни при чемъ; онв не имвють голоса въ этомъ ABAB.

Говорять, что человькь есть составная часть природы, а потому должень подчиняться ея законамь. Но свобода человька вовсе не противорьчить законамь природы, а напротивь, совершенно съ ними совмыстна. Дыйствуя въ омамическомь мірь, онь неизбыжно должень подчиняться его законамь; иначе онь останется безсильнымь. Свобода не состоять въ томъ, чтобы дыйствовать наперекоръ зако-

Ĵ.

намъ природы, а въ томъ, чтобы обращать матеріальные предметы въ свою пользу, согласно съ управляющими ими законами. Въ этихъ предълахъ для дъятельности человъка остается самое широкое поле; но что бы онъ ни дълалъ, отъ этого законы природы не измънятся ни на іоту. Человъкъ завоевалъ всю землю и обратилъ ее въ свою пользу; но земля продолжаетъ обращаться вокругъ солнца и вертъться около своей оси, точно такъ же, какъ она это дълала до появленія на ней человъка.

Въ новъйшее время приверженцы естествознанія неръдко ссылаются на открытый недавно законъ сохраненія энергів, которому будто бы противоръчить человъческая свобода, вносящая въ порядокъ мірозданія новыя, чуждыя ему силы-Но такое возражение порождается только неяснымъ пониманіемъ этого закона. Строго математическая его формула состоить въ томъ, что въ консервативной системв, гдв натъ дъйствія постороннихъ силь, сумма потенціальной и кинетической энергіи остается всегда себ'я равною. Эта формула нъсколько поспъшно переносится на все мірозданіе, которое тамъ самымъ признается ограниченнымъ, ибо въ неограниченномъ пространствъ очевидно не можетъ быть ограниченнаго количества разлитой въ немъ силы. Во всякомъ случав, этотъ законъ нисколько не опредвляеть ни направленія, ни времени дъйствія. Напротивъ, одно изъосновныхъ положеній, на которыхъ онъ строится, состоитъ въ томъ, что измънение энергии, при переходъ отъ одной точки къ другой, независимо отъ проходимаго пути и еще менье отъ времени прохожденія; сльдовательно, свободь предоставляется туть полный просторы. Въ человъкъ духовный субъектъ связанъ съ органическимъ теломъ; черезъ это въ его распоряжение ставится известный запась энергін. Онъ можеть пользоваться имъ, какъ ему угодно; но всякая трата совершается по законамъ природы. Отъ себя субъектъ ничего не прибавляетъ къ запасу. Поэтому, какъ. бы онъ ни действоваль, законъ сохраненія энергіи остается неприкосновеннымъ. Еслибы мы даже признали туть вившательство посторонней силы, то и это нисколько не противоръчить закону сохраненія энергіи, который гласить только, что сумма энергіи остается неизмінною, если ність дійствія постороннихь силь.

Изъ всего этого ясно, что вопросъ о свободв человвка рышается не ссылкою на законы матеріальнаго міра и еще менье совершенно неопредъленными и ни на чемъ не основанными указаніями на научныя требованія вообще, а единственно изслідованіемъ свойствъ и явленій человіческой природы. Что же въ этомъ отношеніи говорять намъ детерминисты? Какія доказательства приводять они въ пользу своей темы?

Ď

Тѣ, которые утверждають, что мы сущности вещей не знаемъ, казалось бы, должны совершенно отказаться отърьшенія этого вопроса, который предполагаеть именно это познаніе. На явленія они также не могуть сослаться, ибо единственное доступное намъ внутреннее явленіе состоить въ томъ, что человѣкъ сознаетъ себя свободнымъ. Если это отвергается, какъ иллюзія, то это дѣлается въсму того, что на человѣка могуть дѣйствовать незамѣчаемыя имъ безсознательныя побужденія. Но если эти побужденія недоступны сознанію, то они не подлежать опытному изслѣдованію и тогда на какомъ основаніи будемъ мы отвергать явный фактъ? За недостаткомъ опытныхъ данныхъ, эмпирики прибѣгають къ отвергаемой ими отвлеченной логикъ. Всѣ ихъ доказательства ограничиваются плохимъ разсужденіемъ.

Аргументація состоить въ томъ, что человѣкъ всегда дѣйствуетъ по извѣстнымъ мотивамъ. Дѣйствіе безъ мотивовъ, въ силу чистаго произвола, какое предполагаютъ приверженцы свободы, совершенно немыслимо. Изъ мотивовъ же всегда необходимымъ образомъ побѣждаетъ сильнѣйшій, на основаніи котораго и дѣйствуетъ человѣкъ. Поэтому для свободы здѣсь нѣтъ мѣста.

Прежде всего надобно замітить, что приверженцы свободы утверждають не дійствіе безь мотивовь, а власть

субъекта надъ своими мотивами и свободный между ними выборъ, а это—нѣчто совершенно иное. Всякое дѣйствіе происходитъ подъ вліяніемъ извѣстнаго внутренняго или внѣшняго побужденія или въ виду достиженія извѣстной цѣли. Даже когда человѣкъ хочетъ показать свой произволъ, или, при совершенно равносильныхъ внѣшнихъ побужденіяхъ, рѣшается просто потому, что нужно рѣшиться, то и тутъ есть извѣстный мотивъ для дѣйствія. Но вопросъ состоитъ въ томъ: что такое мотивъ и отъ чего зависитъ его сила?

Отрицающіе свободу воли прямо приравнивають всякіе мотивы къ безусловно действующимъ причинамъ, утверждая, что какъ следствіе вытекаетъ изъ причины по закону необходимости, такъ и дъйствіе необходимо опредъляется предшествующимъ ему мотивомъ. Однако, тутъ нельзя не замітить существенной разницы. Мотивомъ для дійствія можеть быть не только предшествующее ему влеченіе, но н сознание цъли, то-есть, нъчто реально не существующее, а представляемое только въ будущемъ. Спрашивается: имъетъ ли идеальное представление будущаго одинакое значение, какъ и реальныя силы, дъйствующія по закону причинности? Для детерминистовъ это различіе не существуетъ. Они все огуломъ подводятъ подъ одну рубрику и утверждають, что всегда побъждаеть сильныйшій мотивь. Но что такое сильнъйшій мотивъ? Отвінають: тоть, которому человъкъ даетъ предпочтение. Но въ такомъ случав это чистая тавтологія: это значить, что человъкъ предпочитаеть то, что онъ предпочитаетъ. Милль возмущается противъ такой приписываемой ему безсмыслицы; однако никакого другого смысла его аргументація не имветь и имвть не можеть, ибо сила мотивовь раскрывается намъ исключительно черезъ то, что они направляють волю, а что такое эта сила сама по себъ, объ этомъ мы не имъемъ ни малъйшаго понятія, ибо ни прямо, ни какимъ-либо инымъ путемъ мы не въ состояни ее изследовать \*).

миллы приводить два довода противъ этого вовраженія. Первый состоять въ томъ, что сильнайшимъ мотивъ привилется не въ отношения къ

Вся эта хитросплетенная софистика, отвергающая признаваемые всёмъ человівчествомъ факты во имя фантастической логики, проистекаетъ изъ радикально ложной основной точки зрівнія. Здівсь обнаруживается противоположность двухъ взглядовъ, изъ которыхъ одинъ, отрицая существованіе субстанцій, а съ тімъ вмісті и субъекта, какъ мыслящей субстанцій, видить въ посліднемъ только пустое вмістилище, гді сталкиваются разнообразныя ощущенія и представленія, другой же признаетъ субъектъ реальною, діятельною силой, способной направлять свои дійствія. Первый неизбіжно ведетъ къ гипостазированію отдільныхъ свойствъ и дійствій, которыя, будучи лишены реальной основы въ субъектъ, сами превращаются въ реальныя силы, то-есть, въ самостоятельныя субстанціи. Такого рода ощу-

воль, а въ отношении иъ удовольствио и страданию. Но чъмъ измъряется относительная сила ощущаемыхъ или представляемыхъ въ будущемъ удовольстый и страданій? Опять тэмъ, что мы одни предпочитаемъ другимъ, т.-е. что сельнайшія склоняють волю; сладовательно, мы приходимь къ той же тавтологін. Другой доводъ Милля состоить въ томъ, что, если даже признать, что изтъ иного изрила, произ воли, предложение все-таки сохраняетъ смыслъ, подобно тому, какъ мы совершенно осмысленно говоримъ, что изъ двухъ гирь, находящихся на въсахъ, тяжелейшая поднимаетъ другую, хотя подъ имененъ тяжелъйшей им разумъемъ именно ту, которая поднимаетъ другую. Но туть сравнение вовсе даже не идеть къ делу, ибо подъ именемъ тяжежимиго предмета им разумъемъ не только тотъ, который поднимаетъ другой на въсахъ, но прежде всего тотъ, который содержить въ себъ болве массы, а потому требуеть большей силы для сообщей в ему движеніл. Измірить отмосительную тяжесть мы можемъ не только въсами, но и другими способами, жапримъръ, тъмъ, что одинъ предметъ тонетъ, когда другой плаваетъ. Къ этому Милль прибавляеть, что, привиавая существованіе сильнівйшаго мотива, мы тамъ самымъ привнаемъ, что и въ другой разъ, при такъ же самыхъ условіяхъ, онъ будеть действовать совершенно такъ же. Но это совсемъ другой вопросъ, который притомъ имъетъ столь же мало смысла, какъ и первый, ибо условія челов'вческой жизни никогда не бывають совершенно тождественны, а безпрерывно міняются. Сегодня я, въ виду ожидаемаго удовольствія, іду въ театръ, а завтра не повду, потому что не расположень или просто потому, что мей надобло бадить каждый день. Если ибриломъ силы мотивовъ должно служить ожидаемое удовольстіе, то именно это мірило въ выстией степени изм'янчиво. Оно притупляется повтореніемъ, а потому къ meny nearly acero приложимо это положение. См. Exam. of sir W. Hamilton's Philosophy, 6 mag. crp. 605.

щенія и чувства, какъ, напримітрь, зеленый цвіть и любовь къ свободъ, становятся такимъ образомъ живыми, реальными существами, которыя сталкиваются съ другими и участвуютъ въ направлении человъческихъ дъйствий, подобно тому, какъ по закону параллелограмма силъ дъйствіе всехъ частныхъ механическихъ силъ приводитъ къ одному результирующему движеню. Такое воззрвніе очевидно представляеть логическій абсурдь и противорівчить всемірному опыту. Хотя Милль и утверждаеть, что если мы даже имвемъ внутреннее сознаніе своей свободы, то внішній опыть всего человъческаго рода удостовъряетъ насъ, что мы этою властью никогда не пользуемся \*), однако на дълъ мы видимъ соверчиенно противное. Человъкъ не только сознаетъ себя свободнымъ, но и постоянно дълаетъ то, что хочетъ. Я хочу и иду налъво, хочу и иду направо, хочу и поднимаю руку. Утвержденіе Милля идеть прямо въ разріз съ самыми очевидными фактами. И внутренній, и внішній опыть равно убъждають нась, что существуеть субъекть, способный направлять свои действія. Субъекть не есть пустое вивстилище, а дъятельная сила, и всъ его дъйствія, насколько они опредъляются внутреннимъ самосознаніемъ, состоятъ отъ него въ зависимости. При многообразномъ взаимнодъйствін съ внішнимъ міромъ, самыя побужденія къ дійствію могутъ быть разныя; нередко они приходять въ столкновеніе другь съ другомъ. Но отъ субъекта зависить усвоить себъ то или другое. Онъ не остается бездъятельнымъ поприщемъ чуждой ему борьбы или страдательнымъ ея орудіемъ: онъ самъ туть является дівятелемъ; ему принадлежатъ выборъ и окончательное ръшеніе.

Детерминисты утверждають, что и выборь между разными мотивами руководится какимъ-нибудь мотивомъ. Иначе это быль бы совершенно произвольный актъ, не основанный ровно ни на чемъ. Но мотивъ для выбора между разными мотивами совсвиъ не то, что первоначальный мотивъ. Одинъ

Lucustia. ...

<sup>\*)</sup> Exam. of. S. W. H. Phil., crp. 575.

есть частное опредвленіе, другой—общее, одинь—непосредственное, другой—рефлектированное. Для того чтобы выбирать между разными мотивами, надобно отъ нихъ отрвшиться и надъ ними возвыситься. Субъекть, который взвышиваеть мотивы, восходить въ высшую область, гдв уже не они имвють надъ нимъ силу, а онъ надъ ними. Отъ него зависить усвоить себв тоть или другой, на основании общихъ соображеній, иногда отъ этихъ мотивовъ вовсе не зависимыхъ и во всякомъ случав совмыщающихъ все ихъ разнообразіе въ общемъ взглядв, идущемъ далеко за ихъ

предълы.

Эти решающие мотивы могуть быть и чисто внутренняго свойства, принадлежащие субъекту, какъ таковому, и независимые отъ его вившнихъ отношеній. Такова самая идея свободы. Человъкъ можетъ идти направо или налъво, именно для того, чтобы показать, что онъ можеть делать все, что хочеть. Это опять факть, который не подлежить сомнівнію и не можеть быть отвергаемъ самыми послівдовательными эмпириками. Фулье думаеть даже на основаніи этой идеи привести къ соглашению противоположныя точки врвнія. По его теоріи, всякая идея есть сила, способная перейти въ действительность; поэтому и идея свободы можеть быть источникомь человьческихь дыйствій и даже побужденіемъ къ высшему развитію, состоящему въ осуществденіи ея идеала. Но вопросъ состоить въ томъ: соотвітствуеть ли эта идея чему-либо действительному или это только призракъ? Если это не болве какъ призракъ, то она ровно ничего не производитъ. Я могу воображать себя способнымъ дълать все, что угодно; напримъръ, сумасшедшій можеть думать, что онъ способень прыгнуть на луну; отъ этого у него не прибавится ни единой іоты реальной силы. Параличный, на основании предшествующаго опыта, воображаеть, что онь можеть двигать свою руку, но оть простого представленія она не двигается на самое малое разстояніе. Для того чтобы представленіе или мысль могли сдваться источникомъ двиствія, надобно, чтобы имъ со-

ответствовала какая-нибудь реальная сила. Поэтому и идея свободы въ такомъ только случав способна произвести какое-нибудь дъйствіе, если оно не пустой призракъ, а начто реальное. А такъ какъ сознаніе свободы и возможность двяствовать въ силу этого сознанія есть факть, не подлежащій сомнінію, то свобода должна считаться реальною принадлежностью субъекта, действующаго на основаніи этого начала. Невозможно даже объяснить, какимъ образомъ подобная идея могла бы явиться у существа, которое всегда дъйствуетъ по законамъ необходимости. Оно всегда будетъ думать, что оно не можеть поступать иначе, и никогда ему не придетъ въ голову, что оно способно делать то или другое, по своему изволенію. Лейбниць уверяль, что еслибы магнитная стрвяка была одарена сознаніемъ, то она думала бы, что она по свободному внутреннему влеченію направляется къ Съверу. Но это могло бы имъть мъсто единственно въ томъ случав, еслибы она точно также могла по своему изволенію направляться и къ Югу. Понятіе свободы человъкъ получаетъ изъ собственнаго, внутренняго опыта, который показываеть ему, что различныя возможности действія зависять отъ него, а не онь оть нихь.

Кромъ отдъльныхъ мотивовъ, человъческія дъйствія опредъляются и другимъ, болье общимъ и постояннымъ факторомъ, который сами эмпирики признаютъ и не могутъ не признавать, ибо эта сама очевидность. Этотъ факторъ есть характеръ субъекта. Детерминисты дълаютъ его даже однимъ изъ главныхъ основаній своей теоріи. Они утверждають, что дъйствія человъка слъдуютъ изъ его характера съ такою же непреложною необходимостью, какъ физическихъ причинъ; кто знаетъ характеръ человъка, тотъ можетъ съ полною достовърностью предсказать, какъ онъ будетъ дъйствовать въ томъ или другомъ случать. Но эмпирики не замъчаютъ, что этимъ самымъ опровергается вся предыдущая теорія о борьбъ мотивовъ и побъдъ сильнъйшаго. Оказывается, что сила мотивовъ зависитъ не отъ нихъ самихъ, а отъ постояннаго характера

субъекта, который, на основаніи собственныхъ своихъ свойствь, рашаеть, которому изъ мотивовь онь даеть предпочтеніе. Этимъ самымъ признается и существованіе субъекта, ибо нельзя приписать характеръ измінчивому ряду состояній, связанныхъ закономъ последовательности: это была бы чистая безсмыслица. Характеръ не есть также совокупность общихъ свойствъ извістнаго вещества, принимающаго многообразныя формы и вступающаго въ разныя соединенія съ другими, каковы, напримітрь, свойства физическихъ тълъ и химическихъ элементовъ. Характеръ есть исключительная принадлежность единичнаго существа, то, что отличаетъ его отъ всъхъ другихъ. Характеръ можно приписать только постоянному, единичному субъекту, который такимъ образомъ перестаетъ быть пустымъ вивстилищемъ разнообразныхъ ощущеній и представленій, а самъ становится опредъляющимъ началомъ своихъ дъйствій. Сльдовательно, вопросъ переносится на совершенно иную почву. Тутъ уже не спрашивается: действуетъ ли всегда роковымъ образомъ сильнъйшій мотивъ, а дъйствуетъ ли характеръ такимъ же роковымъ образомъ, какъ физическія силы или химическое сродство, следующія законамъ необхо-**MEMOCTH?** 

Чтобы рашить этоть вопрось, надобно знать, что такое характерь. Есть ли это начто данное, установленное самою природой, оть чего человакь не можеть уклоняться, и что онь не въ силахъ изманить, какъ не изманяются свойства физическихъ таль? Въ приложени къ практика вопросъ сводится къ тому: въ права ли человакъ, въ оправдание того или другого поступка, сослаться на то, что таковъ данный ему природою или Богомъ характеръ? Въ такомъ случав дайствительно вса дайствия человака опредълялись бы такимъ же закономъ необходимости, какъ химическое сродство и явления электричества. Ни о какой свобода не могло бы быть рачи.

Однако сами эмпирики отвергаютъ подобный взглядъ, который разрушилъ бы всю нравственную сторону человъ-

ческой жизни. Они прямо признають, ,что не только наше поведеніе, но и нашъ характеръ частью зависять отъ нашей воли; что мы можемъ, употребляя приличныя средства, еовершенствовать свой характеръ, и что если нашъ характеръ таковъ, что пока онъ остается темъ, что онъ есть, онъ необходимо заставляеть насъ дёлать вло, то будетъ справедливо прилагать мотивы, которые заставять насъ стремиться къ его улучшенію и такимъ образомъ освободить себя отъ другой необходимости \*). Милль признаетъ даже, что "ученіе о свободів воли, устремляя вниманіе на ту сторону истины, которую слово необходимость устраняетъ изъ вида, именно на власть ума содъйствовать образованию собственнаго характера, дало его приверженцамъ практическое чувство гораздо болве близкое къ истинв, нежели то, которое вообще существовало въ умахъ детерминистовъ" \*\*). Но такъ какъ Милль все-таки ничего не признаеть, кром'в опыта, то въ конців концовь онь самое желаніе измінить свой характерь производить отъ вившинхъ причинъ. По его мивнію, къ этому наша воля можеть побуждаться только опытомъ дурныхъ последствій известныхъ сторонъ нашего характера или же какимъ-нибудь случайно возбужденнымъ чувствомъ \*\*\*). Такимъ образомъ, вившие мотивы зависять оть характера, характерь оть воли, а воля опять отъ вившнихъ мотивовъ. Мы имвемъ тутъ логическій кругь, котораго эмпирики не замізчають единственно оттого, что они отреклись отъ логики, замвнивъ ее привычкою. Между темъ, такой результатъ противоречитъ и всвых известныму фактаму. Сила воли, проявляющаяся въ воздержании своихъ естественныхъ побуждений и въ изивнени въ этомъ смысле своего характера, чаще всего проявляется подъ вліяніемъ религіозныхъ мотивовъ, которые ничего общаго съ опытомъ не имъютъ. Факиръ, который всю свою жизнь стоить неподвижно, стремясь саиться съ BE TOP TO BEET OF

compressional and the

al parte District Commence

<sup>\*)</sup> Exam. of s. W. Ham. Phil., crp. 601.

<sup>\*\*)</sup> Logic II, B. VI, ch. 2, § 3.

<sup>\*\*\*)</sup> Take me.

Божествомъ, дълаетъ это не вследствие уроковъ жизненнаго опыта и не подъ вліяніемъ случайнаго возбужденія, а въ свлу присущихъ ему стремленій иного рода, побуждающихъ его отрашаться отъ всего земного, частнаго и условнаго и погружаться въ созерцание единаго, въчнаго и безусловнаго бытія. Изследователь природы человека, старающійся выяснить практическія начала его поведенія, не въ правъ обходить такого рода явленія. Какъ скоро мы въ своемъ анализв дошли до воли, какъ власти, господствующей надъ характеромъ, такъ мы не можемъ уже пробавдяться одними эмпирическими данными; мы должны принять во вниманіе и тіз метафизическія начала, которыя для огромнаго большинства людей служать высшимь руководствомь въ ихъ двятельности. Только анализъ воли въ ея внутренней природъ и въ полнотъ ея элементовъ можетъ раскрыть намъ, насколько она свободна и въчемъ состоитъ эта свобода. Этотъ анализъ былъ превосходно сделанъ Гегелемъ. Немногое следуеть изменить или дополнить въ сказанномъ MMS.

Туть надобно прежде всего отличить формальную сторону воли и ея содержаніе. Формальная сторона состоить въ движени воли отъ опредъления къ неопредъленности и отъ неопредвленности къ опредвлению. Первоначально она погружена въ окружающій міръ и находится подъ вліяніемъ его опредвленій. Детерминисты далве этого не идуть; они останавливаются на первой ступени, гдв никакая еще свобода не проявляется и гдв человекъ находится въ состоянім животнаго. Но истинная его природа состоить въ томъ, что онъ отръщается отъ этихъ непосредственныхъ опредвленій. Человъкъ имъетъ возможность воздерживать свои естественныя влеченія; это-фактъ, который не подлежить сомивнію. Чемь менее онь кь этому способень, тамъ болве онъ остается на степени животнаго, и наобороть, чемь более въ немь проявляется эта сила, темь бояве онъ становится истиннымъ человекомъ, то-есть, разумнымъ существомъ. Способность воздерживать свои влеченія 📑 есть явленіе разума, возвышающагося надъ естественными опредъленіями и пришедшаго къ сознанію самого себя, какъ независимой силы; это—первый актъ свободы. А такъ какъ разумъ, по существу своему, идетъ за предълы всякаго частнаго опредъленія, то это отръшеніе можетъ быть полнымъ и абсолютнымъ. Вслъдствіе этого, руководимая разумомъ воля перекодитъ въ состояніе полной неопредъленности. И это опять фактъ, не подлежащій сомнівню. Человікъ способенъ отрышиться отъ всякаго опредъленія и погрузиться въ полную неопредъленность; факиры дівлають это въ теченіе всей своей жизни. Въ этомъ состоитъ то, что можно назвать потенціальнымъ состояніемъ воли; это—отрицаніе всякаго частнаго опредъленія, достигшее крайняго своего предъла.

Однако и это не болве, какъ односторонній моменть въ опредвлении воли. Чисто отрипательная неопредвленность сама есть извъстное опредъление, въ противоположность многообразному частному содержанію. А потому отрицаніе всякаго опредъленія ведетъ къ отрипанію самаго этого неопредъленнаго состоянія. Оно выражается въ томъ, что воля стремится изъ состоянія неопредвленности перейти въ состояніе опредъленія, то-есть, изъ потенціальнаго состоянія въ діятельное. И это опять факті, который нельзя отрицать. Человікъ можеть всю свою жизнь оставаться въ состояніи неопредвленности, какъ двлають факиры; но это противорвчить истинной его природв, которая стремится къ дъятельности. Вслъдствіе этого, онъ по внутреннему побужденію переходить изъ потенціальнаго состоянія въ дъятельное. И это, также какъ первое, есть актъ свободы. Человіжь дійствуєть, потому что онь этого хочеть. Онъ самъ себя опредвляеть къ двиствію. Эта способность самоопредвленія, составляющая самое существо свободы, неразрывно связана со способностью отрашиться отъ всякаго частнаго опредвленія. Это-двіз стороны одной и той же силы, которая собственною внутреннею двятельностью переходить отъ опредвления къ неопредвленности и отъ

неопредъленности обратно къ опредъленію, оставаясь всегда тожественною съ собою. Эта сила есть самъ разумъ, какъ практическое начало, или какъ разумная воля. Существо разума состоитъ именно въ томъ, что онъ отъ частнаго возвышается къ безусловно общему и отъ безусловно общаго опять переходитъ къ частному. Въ приложеніи къ практической области это и даетъ двоякое опредъленіе свободы, отрицательное и положительное; первое есть независимость, второе есть самоопредъленіе.

Но опредълясь къ дъйствио на основании своего хотънія, практическій разумъ неизбіжно подпадаеть снова подъ вліяніе вившнихъ ему опредвленій, отъ которыхъ онъ первоначально отрешнися. Однако отношение туть получается иное. На первой ступени онъ самъ сливался съ этими опредъленіями и чувствоваль себя частью окружающаго его цъдаго. Теперь же, съ развитиемъ сознания своей независимости, или свободы, онъ противополагаетъ ихъ себъ, какъ вивший для него міръ, имъющій свои законы, независимые отъ воли, также какъ и воля отъ нихъ независима. Между твиъ, опредвляясь къ двиствію, онъ долженъ двиствовать именно на эти чуждыя ему опредъленія, а потому онъ неизбъжно подчиняется господствующинь въ нихъ законамъ, которые онъ не въ состояни изменить. При такихъ условіяхъ ему остается только выборь между различными данными ему извив опредвленіями. Отъ него зависить, которое изъ нихъ онъ признаетъ своимъ. Этотъ моментъ есть то, что называется проимолома. И онъ составляетъ явление свободы, но свободы, противополагающей себя вившнимъ опредъленіямъ, а потому ими ограниченной и не имъющей на нихъ вного вліянія, кром'в выбора. Это-то состояніе, въ которомъ фактически находится большинство людей.

Однако и это отношение не соотвътствуетъ высшей природъ разумнаго существа. Недостаточно, чтобы свобода проявлянась въ произвольномъ выборъ между различными внъшнеми для нея опредълениями. Надобно, чтобы самый выборъ опредълялся разумнымъ началомъ. Дъйствуя во внъшнемъ мірѣ, воля должна оставаться свободною, то-есть, съ одной стороны, сохранять свою независимость отъ внѣшнихъ опредъленій, а, съ другой стороны, опредъляться по собственному внутреннему побужденію и на основаніи собственныхъ присущихъ ей разумныхъ началъ. Она должна властвовать надъ своими дѣйствіями и надъ своими опредѣленіями. Таковъ высшій идеалъ свободы. Гегель справедливо замѣчаеть, что истинное существо свободы состоитъ не въ одной только отрицательной неопредѣленности и не въ однихъ только произвольныхъ опредѣленіяхъ, а въ переходѣ отъ одного къ другому по собственному, внутреннему побуженію.

Этимъ опредъляется и отношеніе свободы къ содержанію дъятельности. Свобода есть собственно формальное начало, а потому изложенными опредъленіями исчерпывается ея сущность, какъ таковой; но высшая ея ступень, согласіе внутреннихъ опредъленій съ внъшними, достигается тъмъ, что внутреннее содержаніе переносится на внъшній міръ, и, наоборотъ, внъшнія опредъленія подчиняются внутреннему содержанію. Что же это за внутреннее содержаніе и каково его отношеніе къ внъшнему?

Первоначальное содержаніе воли дается окружающею средою и непосредственнымъ отношеніемъ къ ней субъекта. Но какъ скоро субъектъ отрывается отъ данной почвы и возвышается въ иную область, такъ является и содержаніе иного рода. Отрицаніе всего частнаго и условнаго, идущее за всякую данную границу, приводитъ къ понятію безусловно-общаго и необходимаго. Это и естъ присущая разуму идея Абсолютнаго, которая никакимъ опытомъ не дается, но которая, тъмъ не менъе, всегда существовала и существуетъ въ человъческомъ родъ. На ней основаны всъ религіи и всъ философскія системы. Только исключительный эмпиризмъ, ничего не признающій, кромъ опыта, ее отрицаетъ, или, по крайней мъръ, считаетъ ее недоступною человъческому познанію. Однако и онъ принужденъ нъкоторымъ образомъ ее признать, въ видъ ли непреложныхъ законовъ вселенной,

или въ видъ первоначальной міровой силы, или, наконець, даже въ видъ первобытной матеріи \*). Во всякомъ случаъ, человъкъ является носителемъ этой идеи; это опять фактъ, который не подлежитъ отрицанію. А такъ какъ разумъ есть способность, идущая за всякіе мыслимые предълы, что наглядно выражается математическимъ шествіемъ въ безмонечность, то эта идея присуща ему по самой его природъ; она составляетъ собственное его содержаніе, независимое отъ всякаго опыта.

Отъ этой иден получаетъ свое бытіе и самая идея свободы. Только потому, что онъ носить въ себв идею Абсолютнаго, человъкъ способенъ отръшиться отъ всякаго частнаго опредъленія, и только въ силу этого сознанія онъ можеть самь сділаться абсолютнымь началомь своихъ дійствій. Иначе идея свободы не могла бы даже у него родиться. Кто постоянно чувствуеть себя принужденнымъ, тоть не можеть воображать себя свободнымь. Неизвъстность причины не въ состоянии породить такое представленіе, какъ предполагають эмпирики. Я не знаю, почему у меня болить голова, но я очень хорошо сознаю, что это чувство не находится въ моемъ распоряжении. Сознание свободы можеть возникнуть только тогда, когда я сознаю, что могу делать противное тому, что я делаю, а этого сознанія нать, если я чувствую себя принужденнымь, хотя бы причина была инв неизвъстна. Свободенъ только тотъ, кто сознаеть себя свободнымь, а сознаеть себя свободнымь тоть, кто действительно свободень. Таковымь можеть быть единственно разумное существо, носящее въ себъ сознание Абсолютнаго, ибо только оно способно отрышиться отъ всякаго частнаго опредвленія и стать абсолютнымъ началомъ своихъ двиствій.

Однако, одной отвлеченной идеи недостаточно для дъятельности. Ни разумъ, ни руководимая имъ воля не могутъ

На счетъ повнаваемости Абсолютнаго см. мон Основанія лошки и метафизики.

ею ограничиться. Чтобы действовать на внешній мірь, необходимо отъ Абсолютнаго перейти из относительному, слъдовательно, отрешиться отъ перваго и перейти въ область последняго. Съ темъ вместе, ограниченное существо, не властное надъ этимъ міромъ, неизбіжно подчиняется его опредъленіямъ. Это и есть моментъ произвола, который здісь разсматривается въ отношеній къ содержанію. Въ немъ заключается возможность отпаденія отъ Абсолютнаго, а съ темъ вместе и отъ связанной съ последнимъ идем высшаго, владычествующаго надъ человъкомъ закона. Здъсь лежитъ корень зма, которое состоитъ въ нарушеніи закона. А такъ какъ этотъ переходъ отъ Абсолютнаго къ относительному совершается действіемъ свободы, то и это отпаденіе отъ Абсолютнаго есть акть свободной води человіка. Онъ можетъ следовать закону, но онъ можеть и отъ него отръшаться. Какъ отвлеченно общее опредъленіе, противоположное частнымъ, законъ самъ есть извъстнаго рода частное опредъленіе, которое, поэтому, не связываеть человъка. Выборъ между двумя путями составляетъ неотъемлемую принадлежность свободы. Отсюда понятія енны н отвътственности.

Эти начала появляются въ сознаніи человіка вийсті съ самымъ развитіемъ свободы. Пока онъ стоитъ на первоначальной, животной ступени развитія, когда онъ всеціло погруженъ въ охватывающій его реальный міръ, онъ можетъ ділать зло, также какъ и добро, не сознавая этого, просто по внушенію своихъ естественныхъ влеченій, также какъ плотоядныя животныя, по внушенію физическаго инстинкта, пожирають другихъ. Но какъ скоро онъ созналь себя свободнымъ, то-есть, способнымъ отрішиться отъ чувственныхъ влеченій и опреділяться чисто извнутри себя, на основаніи присущей ему идеи Абсолютнаго, такъ дійствіе противное этому внутреннему самоопреділенію, представляется ему нравственнымъ зломъ. Однако совершенно воздержаться отъ него онъ не въ силахъ, ибо онъ не только существо отвлеченно свободное, но вмісті съ тімъ и реально

سر رق هست شريع جرايا

ограниченное, находящееся во взаимнодъйствии съ внъшнимъ міромъ и подчиненное его опредъленіямъ. Вслъдствіе этого, склонность ко злу является для него прирожденнымъ свойствомъ. Отсюда понятіе о первородномъ гръхъ. Человъкъ сознаетъ то, что онъ считаетъ добромъ и что указывается ему присущями ему высшими началами, но по ограниченности своей природы, подчиняющейся внъшнимъ вліяніямъ, онъ дълаетъ противное:

Video meliora proboque, deteriora sequor \*).

Это внутреннее раздвоение человъческаго естества, со всвии проистекающими изъ него последствіями, есть опять факть, не подлежащій сомнівню. Разрішеніе его состоить въ томъ, что человъкъ долженъ свои внъшнія опредъленія подчинять разумному закону, что и ведеть къ осуществленію разума во вившнемъ мірів. Отсюда неразрывно связанное съ свободою понятие объ обязанности, съ которою должно сообразоваться вившнее содержание. Однако это соглашеніе противоположныхъ опредъленій, какъ и всякое сочетаніе противоположностей въ реальномъ процессъ, есть только чиль человъческой дъятельности, а не постоянно присущее ей начало. Идея есть именно внутренняя цізль, руководящая процессомъ, который черезъ это становится . развитіемъ. Здісь эта ціль сознательная, осуществляемая путемъ свободы, ибо только свободная діятельность согласна съ началомъ внутренияго самоопредъления.

Свобода, стремящаяся къ осуществленію абсолютнаго закона въ человіческой діятельности, есть свобода правственнями. Неріздко ее признають за единственную истинную свободу, отрицая это значеніе у произвола. Говорять, что человічь истинно свободень только тогда, когда онь независимь оть всякихь естественныхъ влеченій и дійствуєть чисто на основаніи разумнаго закона, а не тогда, когда онъ является рабомь своихъ наклонностей и страстей. Съ этой точки зрівнія, только правственная свобода васлуживаеть

<sup>• • (</sup> жижу лучшее и одобряю, но следую худшему.

уваженія. Произвольный же выборъ между различными влеченіями есть именно то, что порождаєть зло, а зло должно быть искореняемо. Поэтому здёсь человіжь подлежить принужденію. Истинная свобода, говорять защитники этой теоріи, есть свобода добра, а не свобода зла, которую слідуєть подавлять.

Такое воззрвніе страдаеть однако внутреннимь противорвчіемъ, которое двлаетъ его благовиднымъ прикрытіемъ лицемърія и притъсненія. Подъ предлогомъ уваженія къ свободь, она отрицается въ самомъ своемъ корнь. Мы видьли, что свобода имветь двв стороны: отрицательную и положительную. Съ отрицательной стороны, она состоить въ независимости отъ всякихъ чуждыхъ ей опредаленій, сладовательно не только отъ чувственныхъ влеченій, которыя она признаетъ своими, но еще болве отъ чужой воли, которой она не признаетъ своею. Принуждение всегда есть ограничение свободы. Оно допустимо только во имя чужой свободы, а не во имя собственной, нравственной свободы человъка, которая вполнъ зависитъ отъ него самого. Съ другой стороны, какъ положительное начало, свобода состоить точно также въ возможности определяться из действію по собственному побужденію, а никакъ не по вившнему велінію. Поэтому произвольный выборь дійствій составляетъ существенную и необходимую ея принадлежность, безъ которой она лишается важнейшаго своего элемента. Сочетаніе противоположностей, то-есть, нравственной свободы, исходящей отъ сознанія Абсолютнаго, и произвола, исходящаго отъ относительнаго, возможно только тамъ, гдв существують обв, а не тамъ, гдв одна отрицается, что ведеть и къ отрицанію другой, ибо туть сочетание производится не свободнымъ, а вынужденнымъ ! дъйствіемъ. Нравственная свобода перестаеть быть своболою, какъ скоро у нея отнимается произволь, то-есть, возможность противоположнаго. Для ограниченнаго существа, заключающаго въ себъ объ противоположности и свободно переходящаго отъ одной къ другой, свобода

добра неизбъжно сопряжена съ свободою зла; одна безъ другой не существуетъ. Въ Божествъ, возвышенномъ надъвсякими частными опредъленіями, мыслима только свобода добра; но это происходитъ оттого, что къ нему не приложимъ законъ причинности, по которому послъдующее опредъляется предшествующимъ: всъ его ръшенія въчны. Однако, въ этомъ въчномъ ръшеніи заключается и свобода зла, какъ необходимая принадлежность происходящихъ отъ него ограниченныхъ существъ. Иначе зло не могло бы существовать въ міръ. Мы возвратимся къ этому ниже, когда будемъ говорить о нравственности, для которой эти начала составляютъ коренныя опредъленія.

Нельзя не видъть, что правильное пониманіе этихъ отношеній имъеть величайшую важность для всего устройства и хода человъческой жизни; а такъ какъ все это опредъленія метафизическія, то ясно, что метафизика должна
занимать первое мъсто въ изслъдованіи человъческихъ
отношеній. Безъ нея могутъ получиться совершенно превратные взгляды на коренные вопросы, касающіеся природы человъка. На практикъ это ведеть не къ гармоническому соглашенію общественныхъ элементовъ, а къ безпрерывнымъ внутреннимъ противоръчіямъ, а потому къ нескончаемой борьбъ. Это мы и замъчаемъ въ настоящее время.

Этимъ анализомъ существа и явленій свободы опредівляется и отношеніе разума къ волів. И на этотъ счетъ существують два различные взгляда, которые оба имізотъ свое оправданіе. Одни признають въ разумів и волів двів разныхъ способности; и точно, въ жизни мы видимъ, что теоретическая способность и практическая часто расходятся. Другіе, и именно значительнівшіе философы, разсматривають волю, какъ практическій разумів, что, какъ мы видівли, совершенно візрно, ибо свобода принадлежить только волів разумнаго существа, носящаго въ себів идею Абсолютнаго и способнаго опреділяться чисто извнутри себя. Противорічіе между этими двумя воззрівніями разрівшается тімъ, что воля, какъ практическое начало, представляєть въ себів

очетаніе противоположныхъ элементовъ. Высшій, общій ся элементь есть именно практическій разумь; низшій же, частный элементь есть система влеченій, которыя испытывають на себв вліяніе разума, но и сами на него воздвиствують. Разумный субъекть не есть только отвлеченный разумъ, мыслящій о вещахъ: онъ связанъ съ органическимъ твломъ, посредствомъ котораго онъ находится въ реальномъ взаимнодъйствій съ окружающимъ міромъ. Это взаимнодъйствіе выражается въ явленіяхъ двоякаго рода, указывающихъ на двоякаго рода способности: въ воспріничивости и воздъйствіи. Изъ воспріимчивости рождается чувство; воздъйствіе есть явленіе воли. Последнее происходить подъ руководствомъ разума, однако не всегда. Тутъ есть м другіе, чуждые разуму элементы, и это именно ведеть къ сочетанію противоположностей, которое составляеть идеальную цель развитія. Какъ разумное начало, воля есть способность субъекта осуществлять цвли разума во внвшнемъ мір'в и т'ємъ самымъ подчинять последній высшему закону, лежащему въ глубинъ человъческаго духа. Но дъйствуя во вившнемъ міръ, она сама необходимо подчиняется господствующимъ въ немъ законамъ и темъ определеніямъ, которыя вившияя природа налагаеть на субъекть. Чемъ ниже ступень, на которой она стоить, чамъ менве она сознаетъ собственную разумную природу, твиъ менве она опредъляется извнутри себя и тъмъ болъе она погружена въ эти вившнія для нея отношенія. Но такъ какъ собственная ея сущность есть свобода, то высшая ея цвль состоить въ освобождении себя отъ этихъ путъ и въ осуществлении своего идеала свободною дъятельностью разумныхъ существъ. Свободная воля составляеть такинь образонь основное

Свободная воля составляеть такии образом основное опредъление человъка, какъ разумнаго существа. Именно вслъдствие этого онъ признается лицемъ и ему присвоиваются права. Личность, какъ сказано, есть корень и опредъляющее начало всъхъ общественных отношеній; поэтому мы должны точные разсмотрыть, въ чемъ состоить ея природа и каковы ея свойства. Они ясны изъ предыдущаго.

Во-первыхъ, личность не есть только мимолетное явленіе, а извъстная, постоянно пребывающая сущность, которая вытекающія изъ нея дійствія въ прошедшемъ и будущемъ признаетъ своими, и это самое признается и всеми другими. Безъ такого признанія нізть постоянства человіческихъ отношеній. Но этимъ самымъ личность опредвляется, какъ метафизическое начало. По теоріи эмпириковъ, мы сущностей вовсе не знаемъ. Самое это понятие ни что иное, какъ пустое слово, служащее къ обозначеню извъстной группы явленій. Передъ анализирующимъ разумомъ субъекть есть не болье какь рядь состояній. Если это такь, то о личности, какъ реальномъ субъектя, не можетъ быть рвчи, и еще менве можно говорить о присвоеніи прошедшихъ и будущихъ действій, а съ темъ вместе и правъ, ряду состояній. Но именно существованіе личности, какъ источника всъхъ общественныхъ отношеній, доказываетъ радикальную ложь этого взгляда, а витстт необходимость признать метафизическія начала основными опредвленіями природы человъка.

Во-вторыхъ, личность есть сущность единичная. Это не общая субстанція, разлитая во многихъ особяхъ, а сущность, сосредоточенная въ себъ и отдъльная отъ другихъ, какъ самостоятельный центръ силы и дъятельности. Это своего рода атомъ.

Въ-третьихъ, личность есть сущность духовная, то-есть, одаренная разумомъ и волею. Человъкъ имъетъ и физическое тъло, которое ограждается отъ посягательства со стороны другихъ; но это дълается единственно вслъдствіе того, что это тъло принадлежитъ лицу, то-есть, духовной сущности. Животное позволительно убивать, а человъка нътъ, иначе какъ въ силу высшихъ, духовныхъ же началъ, властвующихъ надъ самою человъческою жизнью.

Въ-четвертыхъ, воля этого единичнаго существа привнается сободною. Вслъдствіе этого ей присвоиваются права, то-есть, власть распоряжаться своими дъйствіями и присвоенными ей физическими предметами. Въ этомъ заключается коренной источникъ права; животныя правъ не имъютъ.

Въ-пятыхъ, личности присвоивается извъстное достоинство, въ силу котораго она требуетъ къ себъ уваженія. Это опять начала чисто духовныя, неизвъстныя физическому міру. Уваженіе подобаетъ только тому, что возвышается надъ эмпирическою областью и что имъетъ цвну не въ силу тъхъ или другихъ частныхъ отношеній, а само по себъ. Метафизики выражають это положеніемъ, что человъкъ всегда долженъ разсматриваться, какъ цъль, и никогда не долженъ быть низведенъ на степень простого средства. Послъднее есть униженіе его достоинства. На этомъ началъ основана коренная неправда рабства.

Источникъ этого высшаго достоинства человіка и всіхъ вытекающихъ изъ него требованій заключается въ томъ, что онъ носить въ себв совнание Абсолютнаго, то-есть, этотъ источникъ лежитъ именно въ метафизической природъ субъекта, которая возвышаеть его надъ всвиъ физическимъ міромъ и ділаетъ его существомъ, имінощимъ ціну само по себъ и требующимъ къ себъ уваженія. На религіозномъ языка это выражается изреченіемъ, что человакъ созданъ по образу и подобію Божьему. Отъ этого сознанія, какъ мы видъли, зависитъ и самая свобода и требованіе ея признанія. Фактически, это признаніе высшаго достопиства человъческой личности, въ широкихъ или тъсныхъ границахъ, всегда существовало и существуетъ въ человъческихъ обществахъ; но тъ, которые отрицаютъ метафизику, не умъють и не въ состояни указать его источникъ, ибо онъ \_ лежитъ вив эмпирическаго міра. Тутъ нельзя ссылаться на сознание рода или на альтруизмъ, ибо въ дъйствительности мы видимъ, что люди очень охотно порабощають себъ подобныхъ и продолжаютъ это делать, пока развитие метаонзическихъ понятій не приводить ихъ къ убъжденію, что человъкъ, по природъ своей, есть существо свержчувственное, или метафизическое, и, какъ таковое, имветъ цвиу само по себъ и не должно быть обращено въ простое орудіе. Именно это сознаніе служить движущею пружиной всего развитія человіческихь обществь. Изь него рождается идея права, которая, расширяясь боліве и боліве, пріобрітаеть наконець неоспоримое господство надъ умами. Сами эмпирики безсознательно и невольно ей подчиняются. Отсюда указанное выше противорічіє взглядовь, которое ведеть из тому, что отрицающіе метафизику признають безусловною истиной непосредственный ея продукть—Объявленіе правь человіка.

Но проявляясь въ человъческихъ обществахъ, свобода подвергается неизбъжнымъ ограниченіямъ, ибо тутъ свобода однихъ сталкивается съ свободою другихъ. Посмотримъ, какія изъ этого вытекутъ отношенія.

### LABA II.

#### Общество.

Человъкъ есть существо общежительное; таково первое / положение всякой теоріи челов'яческаго общества. Отдальное лице не въ силахъ удовлетворять своимъ потребностямь; оно ищеть общенія съ другими. Это стремленіе вложено въ него самою природою; оно проявляется съ самыхъ первыхъ временъ его существованія. Человѣкъ не живеть въ одиночку, подобно многимъ животнымъ даже высшаго разряда, а всегда въ соединении съ другими. Много животныхъ породъ живуть также стадами, но человъческія общества существенно отдичаются отъ всёхъ соединеній животнаго парства твиъ, что содержание общения здесь совершенно иное. Потребности человъка, ведущія къ общежитію, только частью совпадають съ таковыми же потребностями, встречающимися у животныхь; въ далеко значительныйшей доль оны кореннымь образомь разнятся со всвиъ, что мы находимъ въ животномъ царствв.

Первая потребность, изъ которой рождается общение и которая одинаково присуща человъку и животнымъ, есть потребность размноженія. Она ведеть къ соединенію половъ, къ воспитанію дітей и къ основанію семействъ. Въ животномъ царствъ она существуетъ въ видъ преходящаго явленія; у человъка изъ нея возникають болье прочныя организаціи, всявдствіе продолжительности дітскаго вовраста и вытекающей отсюда потребности защиты со стороны родителей. Къ этому присоединяются неизвестныя животнымъ духовныя связи, которыя установляютъ постоянныя отношенія между членами семьи и распространяются на ихъ потомство. Сознаніе общаго происхожденія соединяеть людей, даже когда они перестали жить вивств и разселились по болъе или менъе отдаленнымъ пространствамъ. Особенно въ первобытныя времена, когда другія связи еще слабы, родовыя и племенныя отношенія служать кръпкими способами соединенія людей. Эти явленія выходять далеко за предвлы животныхь отношеній, хотя основное начало завсь чисто физіологическое.

Другая, столь же важная потребность, ведущая къ общеню, состоить въ удовлетворени матеріальныхъ нужлъ. Въ одиночку человъкъ есть самое безпомощное существо. У него меньше средствъ для предохраненія себя отъ постороннихъ вліяній и меньше орудій для защиты и нападенія, нежели у другихъ животныхъ. Все это восполняется дъятельностью разума, съ помощью котораго онъ пріобрътаетъ вившнія орудія и средства защиты, извлекаетъ изъ природы нужные ему матеріалы и переработываеть ихъ на свою пользу. Разумъ покоряетъ ему природу и дълаетъ его царемъ земли. Этою высшею способностью опредвляются и способы общенія, которые ведуть къ наилучшему удовлетворенію матеріальныхъ нуждъ. Тутъ являются, главнымъ образомъ, два начала, которыя, возвышая производительность, оказывають огромное вліяніе на всв отношенія и на самое строеніе человіческих обществь, а именно, соединеніе силъ и разділеніе труда. Эти начала существують въ инстинктивной формв и среди животныхъ, что замічено, именно, у низшихъ разрядовъ, въ обществахъ пчель и муравьевь; но дальнейшаго развитія они въ живот-

номъ царствъ не получаютъ. У человъка же они принимають колоссальные разміры и распространяются на все пространство земного шара. Разделение труда, съ проистекающимъ изъ него обивномъ произведений, установляется между самыми отдаленными краями. Къ этому присоединяются тв громадныя средства покоренія природы, которыя дають изобратение орудий и приложение науки къ пользованію предметами матеріальнаго міра. Отсюда возникаеть капиталь, важньйшій факторь экономическаго производства, тоть, которымь утверждается владычество человіжа надъ землей. Это-факторъ въ животномъ царствъ неизвъстный. Животное трудится; оно делаеть даже запасы, хотя и на короткій срокъ; но только человъческій разумъ создаетъ капиталь, какъ орудіе производства. И именно этоть создаваемый имъ факторъ, передаваясь отъ поколенія къ покоявнію и умножаясь работою каждаго изъ нихъ, открываеть возможность совершенствованія, не видящаго передъ собою границъ. На передачв созданнаго человвческимъ разумомъ матеріальнаго и умственнаго капитала отъ одного покольнія другому зиждется вся исторія человьческихъ обществъ. Въ немъ заключается главное орудіе развитія.

Изъ этого ясно, что экономическое общеніе, вызываемое матеріальными потребностями, состоить не въ подчиненіи человіка матеріальнымъ условіямъ, а, напротивъ, въ большемъ и большемъ господстві его надъ матеріальными условіями. Поэтому вст сравненія съ обществами животныхъ совершенно неумістны. Тутъ являются факторы, которые въ царстві животныхъ не существують. Но еще неумістніве представлять все человіческое развитіе какъ процессъ, совершающійся подъ вліяніемъ экономическихъ и въ конці концовъ, матеріальныхъ факторовъ. Это значить служебную и подчиненную сторону человіческихъ отношеній ставить на первый планъ, упуская изъ вида все высщее и существеннійшее. Такъ называемый экономическій матеріализмъ можетъ-быть только плодомъ полной путаницы понятій.

Въ дъйствительности, кромъ экономическихъ потребности, существуютъ другія, гораздо высшія, потребности чисто духовныя, которыя, въ свою очередь, могутъ удовлетворяться только взаимнымъ общеніемъ между людьми. Лишь при этомъ условіи возможно развитіе разума, который, какъ сказано, является владычествующимъ факторомъ въ самыхъ матеріальныхъ отношеніяхъ.

Первое явленіе духовной жизни въ общеніи людей есть языкъ. Это одно уже совершенно выдъляетъ человъческое общество изъ всъхъ подобныхъ явленій животнаго царства. Слово служить выражениемь общихь понятій, которыя отсутствують у животныхъ и составляють спеціальную принадлежность человъка. Черезъ посредство языка происходить общение разума; люди понимають другь друга. Этимъ установляется духовная связь между людьми, разсвянными на дальнихъ пространствахъ. Черезъ это образуются различныя группы людей, говорящихъ на разныхъ нарвчіяхъ. Обыккновенно съ этимъ связывается общность происхожденія; языкъ служитъ выражениемъ племенного единства. Такимъ образомъ, надъ физіологическою связью строится новый міръ чисто духовныхъ отношеній. Но это взаимное понимание не ограничивается людьми, говорящими на родномъ языкъ; человъкъ способенъ изучить и понять чужіе. Отсюда возможность духовнаго общенія всего человіческаго рода, которое служить выражениемъ общаго разума и источникомъ совокупнаго развитія. Языкъ является носителемъ того высшаго духовнаго содержанія, которое наполняетъ исторію человічества и дізлаетъ изъ нея совершенно новый міръ, безконечно возвышенный надъ всімъ, что даетъ физическая природа съ своими механическими и органическими силами. Именно это высшее содержание-наука, искусство, религія, а отнюдь не низшая область экономическихъ отношеній, составляєть преобладающій факторь въ исторіи человічества; это именно то, что даеть ей истинно , человъческое значение. Этимъ установляются, вивсть съ твиъ, самыя разнообразныя общественныя отношенія, связывающія людей, разсівнных по всему земному шару, и отдаленнівшім поколінія другь съ другомъ. Произведенія искусства давно исчезнувшаго греческаго міра услаждають и возвышають душу современныхъ людей. Нынішніе христіане почерпають свою духовную пишу изъ преданій и завітовь первобытнаго еврейства.

Къ этой отвлеченно духовной области присоединяются , в начала практической жизни, потребность установить правильныя отношенія между людьми, какъ свободными лицами, ( двиствующими другь на друга и приходящими въ постоянныя столкновенія. Люди соединяются прежде всего для взаимной защиты противъ вившнихъ нападеній. И эти соеди- 🚶 ненія первоначально примыкають къ физіологическимъ группамъ; но затъмъ они принимаютъ болъе общій характеръ. Съ этимъ связана и потребность установить извъстный внутренній распорядокъ между соединяющимися такимъ образонъ лицами. Каждое лице стремится расширить область своей свободы; но такъ какъ всв они двиствують на общемъ поприщв, то они приходять въ безпрерывныя столкновенія другь съ другомъ. Отсюда необходимость опреді: лить, что принадлежить каждому, и установить известныя правила для ръщенія споровъ. Таково происхожденіе права. Оно возникаетъ уже на первоначальныхъ ступеняхъ человъческаго общежитія и идеть, разростаясь и осложняясь, до самыхъ высшихъ. Право, какъ взаимное ограничение свободы подъ общимъ закономъ, составляетъ неотъемлемую принадлежность всёхъ человёческихъ обществъ.

Изъ всего этого ясно, что потребности, вызывающія и опредвляющія человъческое общежитіе, безконечно разнообразны. Онъ обнимаютъ все содержаніе человъческой жизни, отъ чисто матеріальныхъ нуждъ до самыхъ высочихъ духовныхъ стремленій. Всъ стороны человъческаго естества развиваются и достигаютъ полноты только при взаимномъ общеніи. А потому нътъ возможности свести человъческое общежитіе къ какому-нибудь одному началу, всего менъе къ тъмъ или другимъ инстинктивнымъ стрем-

леніямъ, какъ-то: подражаніе или сознаніе рода. Когда обозраваещь все изумительное богатство человаческой поторіи и общественныхъ отношеній и сравниваешь эти явленія съ тіми пошлыми и низменными началами, которыми пытаются ихъ объяснить, то нельзя не быть пораженнымъ крайне низкимъ уровнемъ современнаго пониманія. Отвергнувъ метафизику, а съ тъмъ вивств отрекшись отъ всякаго философскаго взгляда, современная мысль потеряла требующуюся наукой ширину кругозора. Изъ высшей области разума она низошла въ сферу мелочнаго собиранія матеріаловъ. Когда же хотять эту груду сырья свести къ какимъ-нибудь общимъ началамъ, то оказывается полное скудоуміе. Каждый изслідователь общественных отношеній отыскиваетъ свою мелочную причину и старается возвести ее на степень мірового явленія. Но всё эти гипотетическія начала стоять другь друга, то-есть, равняются нулю.

Это разнообразіе потребностей и жизненнаго содержанія ведеть къ тому, что и самыя возникающія изъ нихъ общественныя отношенія являются чрезвычайно разнообразными. Тутъ переплетаются связи всякаго рода, и близкія и дальнія, и містныя и общія, иныя—возникающія въ виду какой-нибудь одной цели, другія-обнимающія многія. Однъ требуютъ безпрерывнаго близкаго общенія и знакомства людей другъ съ другомъ; другія, напротивъ, соединяють людей, живущихъ въ самыхъ отдаленныхъ краяхъ в не имъющихъ между собою ничего общаго, кромъ отвлеченныхъ духовныхъ убъжденій. И эти многообразныя связи одна съ другою не совпадають; каждая потребность рождаетъ своего рода сочетанія, которыя переплетаются съ другими самыми разнородными путями. Одинъ и тотъ же человікь, въ силу разныхъ потребностей и разными сторонами своего естества, можетъ принадлежать ко множет ству различныхъ союзовъ. А потому неть возможности говорить объ обществъ, какъ о единомъ цъломъ, котораго части суть лица. Между общественными соединеніями дійствительно существують и такія, которыя образують еди-

ное цілое: таково государство. Но если имітется въ виду последнее, то надо говорить именно о немь, а не объ обществі вообще; надобно разобрать отношенія государства къ другимъ союзамъ, изследовать, какія общественныя отношенія имъ опредвляются и какія остаются вив его ведомства. Тогда окажется, что значительная часть человыческихъ отношеній остается вив предвловь государственной двятельвости или подчиняется ей лишь чисто внашнею своею стороной. Если же, пренебрегая всеми этими изследованіями, мы изъ общественныхъ свойствъ и потребностей человъка прямо станемъ заключать, что общество составляетъ единое цалое, а лица суть не болье какъ подчиненныя его части, которыхъ вся судьба вполнъ отъ него зависить, то мы, на основаніи совершенно туманных представленій, построимъ чисто фантастическое зданіе. Государство, какъ еди ное цълое, есть реальное явленіе; общество, какъ единое Sorrano in a цвлое, есть фикція.

Между твиъ, именно такого рода зданія воздвигаются новъйшими изследователями, и изъ этого выводятся самыя безобразныя заключенія. Приміромъ такого фантастическаго построенія можеть служить появившееся въ двухъ большихъ томахъ, но оставшееся неоконченнымъ сочиненіе Іеринга: Цваль въ правв, на которое было указано во Введеніи. Іерингъ понимаетъ отношеніе лица къ обществу въ чисто механическомъ смыслъ. Опъ утверждаетъ, что идея общества такъ же независима отъ входящихъ въ составъ его лицъ, какъ идея дома отъ кирпичей, изъ которыхъ онъ сложенъ \*). Такое сравненіе могло бы быть умістнымъ, если бы домъ строился не архитекторомъ, а самими кирпичами, на основаніи собственныхъ ихъ потребностей и стремленій; но тогда возникъ бы вопросъ: насколько эта вдея отъ нихъ независима? Очевидно, что такого рода пріемы представляють только самый грубый способь пониманія общественных отношеній; они обнаруживають полный

<sup>&</sup>quot;) Der Zweck in Recht, II, 175.

педостатокъ философскаго подготовленія. Іерингъ самъ заявляль, что онъ въ философіи не болве какъ дилетантъ, а между тъмъ онъ брался построить цълое философское зданіе, которое и оказалось лишеннымъ всякаго твердаго основанія и всякихъ связующихъ началъ. Постоянно говорится объ обществъ, которому подчиняется лице, но о какомъ обществъ идетъ ръчь, этого авторъ не пытался даже выяснить. Основныя понятія витаютъ въ полномъ туманъ.

Столь же мало можно говорить объ обществе, какъ о единомъ организмъ, какъ дълаютъ Шеффле, Спенсеръ и мноі гіе другіе. И на это было указано во Введеніи. Позволительно сравнивать съ организмомъ тѣ постоянныя общественныя соединенія, которыя охватывають и связывають воедино разнообразныя стороны человъческой жизни, каково, напримъръ, государство. Между нимъ и физическимъ организмомъ есть некоторыя общія черты: въ отличіе отъ механических в соединеній, туть есть внутренняя ціль, направляющая дъйствіе частей; существують и органы цвлаго, въ видъ постоянныхъ учрежденій; наконецъ, цълое и члены служатъ взаимно другъ для друга цёлью и средствомъ. Отсюда частое уподобленіе государства организму. Но это подобіе не должно быть принимаемо буквально. Между этими двумя явленіями есть такія существенныя различія, которыя не дозволяють подводить ихъ подъ одно понятіе. Въ человіческомъ союзі черты, свойственныя организму, служатъ только внѣшнею формою для совершенно иного содержанія. Здітсь являются такого рода отношенія между цълымъ и членами, которыя неизвъстны органическому міру. Въ физическомъ организмъ всъ части находятся виъстъ и образують реально единую особь; въ человіческомъ же обществів члены разсізяны по общирными пространствами и живуть каждый своею самостоятельною жизнью. Каждый изъ нихъ имъетъ свой собственный разумъ и свободную волю, которыя делають его способнымь выделиться изъ своего целаго и примкнуть къ другому. Это относится не только къ отдельнымъ лицамъ, но и къ цельмъ областямъ. Они

могутъ, соединяясь, образовать по собственной иниціативъ никогда не существовавшій прежде союзъ. Все это доказываетъ, что понятія объ организмъ и объ органическомъ развитіи въ точномъ смыслѣ неприложимы къ этимъ высшимъ явленіямъ духа. Если искать уподобленій въ органическомъ мірѣ, то слѣдуетъ сравнивать человѣческія общества не съ отдѣльною особью, а съ общежитіями низшихъ животныхъ. Но никакому естествоиспытателю не приходило еще въ голову называть организмомъ улей пчелъ или муравьиную кучку. Это была бы лишь ненужная метафора, а въ естествознаніи требуется точность. Только въ наукахъ, касающихся человѣка, считаютъ возможнымъ безъ нея обходиться.

Но если сравненія съ низшими формами явленій туть неумъстны, то въ духовной жизни есть своего рода начала, которыя прочнымъ образомъ связываютъ разсвянныя единицы. Люди соединяются для извістных цівлей, для удовлетворенія своихъ матеріальныхъ и духовныхъ потребностей. Многія изъ этихъ цълей имъютъ временный и преходящій характеръ, а потому и возникающія изъ нихъ соединенія являются и исчезають. Другія, напротивь, имѣють постоянное значение и связывають во едино не только существующія въ данное время лица, но и многія, слідующія другь за другомъ поколвнія. Черезъ это установляется отношеніе частей къ целому, подобное тому, что мы видимъ въ физическомъ организмъ: лица приходятъ и уходятъ, а союзъ остается, какъ постоянное учреждение. Однако и это не ведетъ еще къ понятію объ обществъ, какъ цъломъ, владычествующемъ надъ частями. Все туть зависить отъ цели, которая имъется въ виду, ибо только во имя ея возникають такого рода установленія. А такъ какъ человівческія ціли чрезвычайно разнообразны, то такое же разнообразіе мы находимъ и въ учрежденіяхъ. Нікоторыя изъ нихъ удовлетворяють самымъ ничтожнымъ потребностямъ, а между тъмъ, существують цілыя столітія. Таковы, напримірь, общественные клубы. Члены міняются, а клубъ остается, изъ чего однако

не следуеть, что его надобно признать организмомъ. Но въ духовной жизни есть и такія начала, которыя не только служать удовлетвореню тъхъ или другихъ потребностей лица, но которымъ самое лице считаетъ себя призваннымъ служить. Физическій организмъ весь устроенъ въ виду удовлетворенія отдівльной особи; всі его органы в функціи служать этой цізли, и каждая особь естественно стремится къ своему удовлетвореню. Въ жизни духа, напротивъ, существуютъ общія начала, которыя сознаются разумно-свободными существами, какъ высшія ціля вхъ собственнаго существованія. Въ служеніи имъ они видять высшее свое призвание; они готовы жертвовать имъ самою своею жизнью. Не безсимсленная власть півлаю валь частями, которая не имветь места въ духовномъ мірв, гдв каждая особь есть самобытное цізлое, живущее собственною жизнью и представляющее самостоятельную цёль для себя и для другихъ, а эти общія ціли, составляющія объективныя начала духовной жизни, въ противоположность чисто субъективнымъ потребностямъ, дають силу и значеніе твиъ высшинъ союзанъ, которые для нихъ основаны. Нажоторыя изъ этихъ цівлей опредівляють только извізстныя стороны человъческой жизни, вслъдствіе чего основанные на нихъ союзы имъють односторонній характерь; :такова церковь, которой спеціальное призваніе состоить въ религіозномъ общении. Другія цъли, напротивъ, обнимають разнообразныя стороны жизни и создають для человъка общую среду, въ которой онъ живеть и действуеть. Таково государство, представляющее общество, какъ единое цълое. Но именно потому, что это цвли духовныя, всв такого рода союзы, по существу своему, должны быть основаны на признании духовной природы человъка, то-есть, на признаніи его разумно-свободною личностью, но только ей свойственно это высшее служение и только ей могуть быть предъявлены вытекающія отсюда требованія. Тамъ, гдв человьческая личность не признается, тамъ нътъ истинео человъческаго общежитія, а могуть быть лишь смутные его

зачатки. Тамъ есть вившнее насиле, а не разумное устройство.

Такимъ образомъ индивидуализмъ, состоящій въ признани свободы лица, составляеть краеугольный камень всякаго истинно человъческаго зданія. Теоріи, которыя не хотять знать ничего, кром'в владычества целаго надъ частями, пригодны для машинъ, а не для людей. Въ дъйствительности, сознаніемъ и волею обладають только отдельныя лица, а не общія учрежденія, которыя существують и дійствують единственно твиъ, что они представляются лицами. Если 🗸 разумъ и воля составляють начало и конецъ всей общественной двятельности, если самыя общія начала осуществляются лишь черезь сознаніе лиць и окончательно служать ихъ же удовлетворенію, то нёть ни малейшаго сомивнія въ томъ, что личность есть основной и необходимый элементъ всякаго общежитія. Какъ реальное явленіе, общество не представляеть ничего, кром'в взаимнодействія отдвльныхъ единицъ. Но за этимъ взаимнодвиствіемъ скрываются общія, связующія начала, которыя распредвляють лица по отдельнымъ группамъ и создають изъ нихъ прочныя соединенія. Надъ міромъ явленій воздвигается духовное парство цвлей, или руководящихъ идей. Эти цвли не существують помимо лиць; онв ими сознаются и вводятся въ жизнь. Но источникъ ихъ заключается не въ субъективныхъ потребностяхъ и стремленіяхъ, а въ общемъ разумъ, присущемъ человъческому роду и указывающемъ ему объективныя начала духовнаго міра. Эти начала не совдаются, а сознаются человікомъ, какъ неотъемлемая принадлежность его духовнаго естества.

Съ общимъ сознаніемъ связаны и общія духовныя силы, которыя служать орудіями для осуществленія идей. Такого рода общія силы находятся и въ матеріальномъ міръ. Таковою въ механической области является міровая энергія, которая не существуетъ помимо матеріи, но которая однаво составляеть начто, совершенно отличное отъ матеріи. Энергія переходить изъ одной матеріальной частицы въ

другую, оставаясь постоянно сама себ'я равною, также кажъ и матеріальныя частицы, съ своей стороны, всегда оставотся тождественными съ собою. Въ отличіе отъ этихъ единичныхъ сущностей, міровая энергія есть общая сущность, разлитая въ мірѣ и принимающая различныя формы, переходя изъодной въ другую, изъ потенціальнаго состоянія въ двятельное и обратно, приводя въ движение то одну изтеріальную частипу, то другую, соединяя ихъ и разділяя, но никогда количественно не убавляясь и не прибавляясь. Такого же рода силы существують и въ органическомъ міръ. Онв проявляются въ передачв органическаго строенія ж жизни отъ одного покольнія другому. Туть мы имвемь цвлый рядъ особей, происходящихъ одна отъ другой и воспроизводящихъ одинъ и тотъ же основной органическій типъ. Очевидно, тутъ действуетъ одна и та же сила, которая постепенно переходить изъ потенціальнаго состоянія въ дъятельное и обратно, являясь то въ видъ съмени, которое въ зародышв заключаетъ въ себв всю будущую особь, то въ видъ совершенной особи, которая, въ свою очередь, производить новое свия и черезъ него даеть бытіе новымъ покольніямъ. Но здысь, въ отличіе оть механической энергін, эта общая сила не остается всегда количественно себъ равною, ибо отъ одной особи или отъ двухъ, соединяюшихся вивств, происходить множество другихъ, и это стремленіе къ размноженію ограничивается только недостаткомъ внъшнихъ условій. Еще болье общую силу можно видьть въ совокупномъ развитии органической жизни, въ царствъ растеній и животныхъ. Если принять ученіе трансформизма, то всв организмы произошли отъ первоначальной протоплазмы, которая, принимая различныя формы и приспособляясь къ вившнимъ условіямъ, произвела постепенно совершенствующися рядъ растительныхъ и животныхъ типовъ, которые такимъ образомъ являются превращениями единой лежащей въ основания силы. Но если мы даже отвергнемъ учение трансформистовъ, если мы признаемъ боръбу за существование неспособною вести къ высшену развитію, а механическій взглядь на этоть процессь совершенно не объясняющимь явленія, то мы все же должны признать общую творческую силу природы, которая, при неизвістныхь намь условіяхь и неизвістными намь путями, произвела этоть рядь организмовь; ибо послідній стоить передь нами какь факть, представляя постепенное совершенствованіе съ переходами оть одной формы къ другой. Все это свидітельствуеть о единой, лежащей въ основаніи силів, оть которой произошель этоть рядь.

Эти общія органическія силы проявляются и въ человъив. На нихъ основаны тё родовыя и племенныя особенности, которыя связывають людей сознаніемъ единства промсхожденія. Но на этой физіологической почвё возникаетъ, какъ сказано, духовная связь, выражающаяся прежде
всего въ единстве языка. Въ дальнейшемъ процессе она
совершенно заслоняетъ собою физіологическую. Народности составляются изъ разныхъ племенъ, смещанныхъ между
собой частью браками, но еще более совместною жизнью
и общими судьбами. Народность есть уже не физіологическая, а духовная сущность, связывающая во едино не только существующихъ въ данное время людей, но и многія
следующія другъ за другомъ поколёнія.

Мы имъемъ тутъ опять чисто метафизическое опредъленіе; но оно составляетъ реальную силу, дъйствующую въ міръ. Эмпирики, отвергающіе познаніе сущностей, признающіе эти понятія пустыми созданіями воображенія, должны объяснить, что такое народность. Есть ли это тоже не болье какъ пустое слово, которое положительная наука должна отвергнуть, вмъстъ съ понятіями о субстанціяхъ, о силахъ, о нашемъ я? Но народность есть нъчто весьма реальное, въ существованіи чего сомнъваться невозможно. Или скажемъ мы, что это не болье какъ совокупность сходныхъ свойствъ отдъльныхъ особей, унаслъдованныхъ отъ предмовъ? Но эти свойства не суть личные признаки, одинакіе у многихъ людей, какъ у животныхъ одной породы; въ этомъ отношеніи люди между собою безконечно различны,

и нельзя указать ни единаго признака, который бы приходился ко всемъ. Народность состоить не въ личныхъ свойствахъ, а въ общей идет, въ признаніи въ другихъ тождественнаго съ собою духовнаго элемента, единаго во многихъ, то есть, въ принадлежности къ общей духовной сущности, связывающей отдельныя лица не только между собой, но и съ отдаленными предками, хотя бы тугъ личной физіологической связи и не было. Отъ этого люди говорять: нашь языкъ, наша исторія, наша литература, наше отечество. Тутъ есть общее духовное достояніе, которое каждый признаеть своимъ, и которое является выраженіемъ общей духовной сущности, не существующей помимо отдельныхъ лицъ, но 🦟 присущей имъ всвиъ, какъ связующій ихъ элементь. Народность есть такая же реальная сущность, какъ міровая энергія и какъ органическая сила. Тв, которые отвергають познаніе сущностей, должны все это отвергать; но тогда въ наукъ водворится полнъйшій мракъ. Самыя очевидныя явленія останутся для насъ непроницаемою тайной.

Реальное существованіе народности, какъ единой духовной сущности, доказывается такимъ явленіемъ, которое невозможно отвергать и которое однако объясняется только пребывающимъ единствомъ тождественнаго во многихъ духовнаго начала. Это явленіе есть совокупное развитиє. Оно требуетъ внимательнаго размотрѣнія.

### LABA III.

# Общественное развитие \*).

Понятіе о развитіи давно выработано наукой. Оно опирается на извістные всімь факты и вполні выяснено философіей. Однако, въ новійшее время, оно было совершенню затемнено теоріями, именующими себя положительными, ис

<sup>\*)</sup> Для полноты изложенія я принуждень повторить вліксь миогое, скиминое въ другихъ сочиненіяхъ. См. Курся государственной науки, П, км. 5; Собственность и Государство, П, кн. 3. Это закъчаніе относится и по иногинь другинь містань.

въ сущности ничего общаго съ положительными науками не имъющими. Стремление свести явления развития къ общимъ замонамъ, господствующимъ въ физическомъ мирѣ, повело къ тому, что специальный характеръ этихъ явлений затмился. Понятие о развитии замѣнилось началомъ эсолюции, которое не имѣетъ никакого опредѣленнаго смысла и подъ которое можно подвести все, что угодно.

Первоначальнымъ типомъ всякаго развитія служить возрастаніе и размноженіе единичной органической особи. Въ свиени, въ зачаточномъ состоянии, невидимо для глазъ, заключается уже все будущее растеніе. Развитіе его со-СТОИТЪ ВЪ ТОМЪ, ЧТО ОНО ИЗЪ ЗАЧАТОЧНАГО, СЛИТНАГО СОСТОЯнія переходить въ явное, гдв всв органы и части становятся раздільными и совершають каждый свойственное ему отправленіе. Высшимъ плодомъ этого развитія является произведение новаго съмени, въ которомъ содержится зародышъ новаго растенія совершенно того же типа. Этогъ переходъ отъ слитнаго состоянія въ явное, или отъ потенціальнаго въ дъятельное, и обратно, совершается подъ вліяніемъ вибшнихъ условій; однако не они являются причинами развитія. Для возрастанія съмени нужны влага и тепло; но сами по себв влага и тепло никакого органическаго строенія производить не въ состояніи. Они одинаково двиствують на всв свмена; однако изъ каждаго изъ нихъ выходить свой собственный видь растенія и ни при какихъ условіяхъ другой. Туть есть внутреннее начало, которымъ опредъляется и весь процессъ; внъшнія же условія доставаяють ему только матеріаль и способствують усвоенію последнято. Самыя явленія показывають, что это внутреннее начало есть специфическая природа единичной особи, или ея сущность, которая стремится проявить свои опредъленія въ реальномъ мір'я и достигнуть полноты жизни, заключающейся въ ней, какъ возможность. Это внутреннее начало дъйствуеть, хотя безсознательно, но ивмесообразно: оно совдаеть органы для извъстныхъ жизненныхъ отправленій, служащихъ къ сохраненію и поддержанію особи. Вся жизнь, въ отличіе отъ механическихъ и химическихъ силъ, состоятъ въ цівлесообразномъ взаимнодійствій особи съ окружающею средой; она представляєть неизвістное неорганическому міру отношеніе цівли и средствъ. Именно это отношеніе составляєть существенный признакъ присущей зародышу силы, которая управляєть его развитіємъ. Туть есть идеальное начало, возвышающее организмъ надъ чисто октическимъ міромъ, вслідствіе чего въ дійствительности нівть превращенія коснаго вещества въ органическое тівло, иначе какъ черезъ посредство существующаго уже организма. Самопроизвольное зарожденіе оказывается фикціей.

Въ органическомъ процессъ есть и другое явленіе, которое указываетъ на силу, возвышающуюся надъ единичными особями. Это явленіе есть раздъленіе половъ. На назшихъ ступеняхъ органическаго развитія это раздівленіе является въ видъ противоположныхъ органовъ одной и той же особи; на высшихъ же ступеняхъ эти органы распредвляются по разнымъ особямъ, которыя, вследствіе того, получаютъ односторонній характеръ. Каждая изъ нихъ является какъ бы органовъ болве общей силы, съ своимъ спеціальнымъ назначениемъ, къ которому приспособляются и всв остальныя функціи. Только изъ сочетанія односторонне развитыхъ особей происходить новая живая единица. Такимъ образомъ, процессъ органической силы, который переходить изъ покольнія въ покольніе, оставаясь всегда тождественною съ собою, то-есть сохраняя тоть же типь, состоить въ томъ, что она постоянно разбивается на протввоположности и эти противоположности опять сочетаеть, изъ чего происходитъ новая особь, съ тами же опредаденіями.

Однако, въ этомъ процессв понятіе о развитіи прилагается собственно только къ единичной особи. Обшій же процессь, идущій отъ покольнія къ покольнію, представляєть лишь повтореніе одной и той же скемы раздыленія и соединенія половъ. Но если мы взглянемъ на совокупность органическаго міра, въ объихъ его отрасляхъ, въ растительномъ и въ животномъ царствъ, то мы не можемъ не заматить переходовь отъ низшей организации къ высшей, указывающихъ на совокупное развитіе, следовательно на общую, действующую туть силу. Въ низшихъ организмахъ, также какъ въ зародыщѣ, всѣ органы и отправленія находятся въ состояни слитномъ, затъмъ они постепенно выдъляются, а въ высшихъ они достигаютъ всей своей полноты и совершенства. При всемъ томъ, превращенія однихъ организмовъ въ другіе мы не замізчаемъ; напротивъ, мы видимъ, что каждый типъ, переходя изъ покольнія въ покольніе, остается неизмъннымъ. Совокупное развитіе органического міра не есть явленіе, подлежащее опытному изследованію. Какими путями оно совершилось, намъ неизвістно, и всі ті гипотезы, которыя воздвигаются ныні, твиъ менве способны его объяснить, что онв черпаются изъ механического міросозерцанія. Тв органическія начала, къ которымъ защитники этихъ гипотезъ волею или неволею должны прибъгать, какъ приспособление и наслъдственность, остаются въ виде неоснысленныхъ фактовъ, не имеющихъ никакой связи съ основнымъ взглядомъ. Но если способъ двиствія совокупной силы отъ насъ скрыть, то мы несомивно видимъ ея результаты, которые указываютъ на совокупный процессъ общей, цълесообразно дъйствующей силы. Мы видимъ тутъ и постепенные переходы отъ низшихъ формъ къ высшимъ, отъ состоянія слитности къ состоянію раздільности, и выділеніе противоположностей съ последующимъ ихъ соединеніемъ, однимъ словомъ, тутъ понятіе о развитіи вполнѣ приложимо.

То, что въ органическомъ мірѣ остается для насъ скрытымъ, то въ человѣчествѣ становится явнымъ. Здѣсь развитіе совершается уже не въ силу таинственнаго органическаго процесса, а посредствомъ сознанія и воли. Слѣдующія другъ за другомъ поколѣнія понимаютъ другъ друга. Предшествующее сознательно передаетъ послѣдующему весь накопленный имъ или полученный отъ предковъ матеріадыный и умственный капиталъ, который такимъ образомъ

идеть умножаясь. Но къ этому количественному росту присоединяется процессъ развитія самаго умственнаго содержанія. Человікь не довольствуется сліпою, хотя и цілесообразно дъйствующею инстинктивною силой; онъ сознательно ставить себь цели, и притомъ не только частныя. имъющія въ виду удовлетвореніе изманяющихся потребностей, а общія, которыя служать руководящими идеями его дъятельности. Эти идеи, вытекающія изъ глубины человъческаго духа, выясняются въ историческомъ процессъ и достигають все большей и большей полноты и опредвленности. Основной законъ ихъ развитія есть самый законъ развитія разума, а именно: выділеніе противоположностей изъ первоначальнаго единства и затемъ сведение ихъ къ новому, высшему единству. Но здёсь это новое единство не является только повтореніемъ прежняго; это не возвращеніе къ зародышному состоянію, а осуществленіе иден въ полноть ея опредъленій. Каждое изъ этихъ опредъленій сохраняеть, поэтому, свою относительную самостоятельность и подобающее ему місто въ ряду другихъ. Таковъ общій ходъ развитія, и тотъ же законъ повторяется на всъхъ ступеняхъ. Въ этомъ процессъ понятіе о развитім получаеть совершенно раціональный характерь, съ чвиъ виъств выясняется и самый процессъ органическаго міра. Онъ является выраженіемъ общаго, разумнаго закона, которымъ управляются все целесообразно действующия силы природы и духа.

Все это, какъ видно, совершенно ясно и раціонально. Умозрительныя начала человъческаго разума подтверждаются явленіями, которыхъ нельзя отвергнуть, и послъднія, въ свою очередь, объясняются первыми. Совмъстныя указанія умозрънія и опыта приводятъ насъ къ понятію объобщей сущности, которая собственною дъятельностью, въсилу внутренняго начала, излагаетъ свои опредъленія, выдъляетъ изъ себя противоположности и эти противоположности опять сводитъ къ единству. Мы вращаемся туть въ области метафизики, но такой метафизики, которая

прямо указывается фактами и одна въ состояніи ихъ объяснить.

Твиъ не менве, все это отвергается эмпирическою философіей. Съ отрицаніемъ сущностей или съ признаніемъ ихъ нелоступными познанію отпадаеть все, что связано съ этимъ понятіемъ. Развитіе исчезаетъ и замъняется эсолюцієй, понятіе, подъ которымъ можно разуміть все, что угодно, и которое каждый толкуетъ по-своему. Контъ обозначаль этимь терминомь последовательность трехь періодовь въ человъческомъ сознаніи: религіознаго, метафизическаго и положительнаго. При ближайшемъ анализв этотъ законъ оказывается инимымъ. Спенсеръ, который подробнъе разработаль этоть вопрось, старался свести къ общимъ началамъ явленія органическія и чисто механическія; но именно черезъ это, самое существенное въ развити, то, что составдяеть его специфическую природу, оставляется въ сторонъ. Основнымъ признакомъ эволюціи признается интеграція матерін съ разсіяніемъ движенія, при чемъ, вслідствіе чисто механическихъ причинъ и вившнихъ вліяній, происходитъ все возрастающая дифференціація то-есть, умноженіе различій. Очевидно, что туть процессь понимается въ совершенно матеріалистической формів, и притомъ съ исключительно механической точки зрвнія, вследствіе чего онь не приложимъ не только къ человъческому сознанію, но и къ органическому міру. При развитіи зародыша въ яйцѣ мы никакого разсвянія движенія не замізчаемь; напротивь, туть происходить поглошение тепла, следовательно усиление внутренняго движенія. Скорлупа, которая прежде всего подвергается вившнимъ вліяніямъ и которая, по теоріи, должна болве всего подвергнуться дифференціаціи, остается, напротивъ, неизмънной. Вся дифференціація происходить мэвнутри, всявдствіе действія внутренняго начала, и именно при такихъ условіяхъ, которыя ограждають организиъ отъ всякихъ вившнихъ вліяній. Когда же цыпленокъ вылупился жэть янда и визиния силы дайствують на него безпрепятственно, всякая дальнійшая дифференціація прекращается.

4

Трудно выработать теорію, которая бы болье противорьчила фактамъ. Самъ Спенсеръ, обстоятельно изложивши свои взгляды, признается, что все-таки остается непонятнымъ, почему изъ двухъ яицъ, положенныхъ подъ одну насъдку, при совершенно одинакихъ условіяхъ, выходятъ изъ одного цыпленокъ, а изъ другого утенокъ. А это и естъ элементарный фактъ развитія. Нельзя было яснъе признатъ, что оно механическими силами не объясняется; для этого надобно прибъгнуть къ помощи метафизики \*).

Въ приложении къ человъческому общежитию мы имвемъ двъ духовныя сущности, которыхъ развитіе указываеть на единство ихъ духовнаго естества: народность и человъчество. Мы видели, что народность составляеть единую духовную сущность, связывающую многія слідующія другь за другомъ поколвнія общимъ сознаніемъ. При благопріятныхъ условіяхъ изъ этого общаго сознанія вырабатывается общая воля; народность становится личностью. Таковою она является въ государствъ, для котораго, поэтому, народность составляеть реальную основу. Государство, не опирающееся на эту реальную силу, всегда непрочно. Какъ единая сущность, народность, въ своемъ историческомъ процессь, подлежить развитію. Присущія ей внутреннія силы, при постоянномъ взаимнодъйствін съ окружающею средою и съ другими народностями, постепенно проявляють свое содержание и излагають свои опредъления. Иногда этотъ процессъ, также какъ у органической особи, оста-. навливается на извъстной ступени и какъ будто не идетъ далве. Таково большинство народовъ Востока. Иногда же народность, проявивши все, что въ ней заключалось, старветъ и умираеть, также на подобіе органической особи. Таковы были классическіе народы древняго міра. Напротивъ, новые, христіанскіе народы не представляють признаковь вырожденія и вымиранія. Въ своемъ историческомъ дви-

Подробный разборъ теоріи Спенсера см. въ моемъ сочиненія: Собеннявность и Государство II, км. 3, гл. 6.

женію они обновляются новыми силами; передъ ними отирыто неопредвленное будущее. Примвры Италіи, Германія и возродившихся на нашихъ глазахъ славянскихъ народностей доказывають, что современное человвчество весьма далеко отъ упадка. Причина этого рагличія заключается въ томъ, что древніе народы черпали свое содержаніе главнымъ образомъ изъ себя; достигши полноты своихъ опредвленій, они останавливались или вымирали. Новые же, христіанскіе народы являются органами высшей сущности, представляющей неисчерпаемый источникъ силы и жизни—человъчества.

Что человъчество есть общій духъ, излагающій свои опредъленія въ исторіи, это доказывается совокупнымъ его развитіемъ. Выработанное однимъ народомъ передается другимъ, какъ общее наслъдіе, которое умножается, пережодя отъ покольнія къ покольнію, иногда много въковъ послѣ того, какъ создавшій это духовное достояніе народъ пересталь существовать. Таково переданное новымь народамъ наследіе классической древности, которое поныне еще остается могучимъ воспитательнымъ средствомъ для новыхъ покольнів. Путемъ этого преемственнаго сознанія, всльдствіе этой возможности усвоить себі плоды духовнаго развитія какихъ бы то ни было людей и народовъ, установдяется живая духовная связь между отдаленнъйшими покоявніями. Отсюда совокупное развитіе, которое управляется общимъ закономъ, вытекающимъ изъ самыхъ свойствъ человіческаго духа, какъ реальной силы, дійствующей въ mipt \*).

Въ этомъ процессв народности являются органами общаго духа, либо какъ представляющія извістныя ступени развитія, либо какъ призванныя совокупными силами разработывать духовное содержаніе жизни. Поэтому только та народность иміть общечеловіческое значеніе, которая пріобщается къ этому совокупному процессу и усвоиваеть

<sup>•)</sup> Ср. Курсь государственной науки, П, кн. 5, гл. 3.

себь плоды общечеловьческого просвыщения. Народность, которая держится особнякомъ, обречена на безплодіе. Въ особенности это относится къ народамъ новаго времени. И древніе мегли выработать изъ себя высшее содержаніе только всладствіе столкновенія съ другими и усвоенія себъ чуждыхъ элементовъ. Такъ Греками вырабатывались науки и искусства, а Римлянами право. Но древніе народы, по самымъ условіямъ своей жизни и по той ступени развитія, на которой они находились, стояли каждый болве или менъе особнякомъ; общечеловъческое начало явилось въ нихъ плодомъ поздняго, пока еще чисто-отвлеченнаго сознанія. Новые народы, напротивъ, стоящіе на почвъ христіанства, для котораго нътъ Эллина, ни Іудея, имъютъ съ самаго начала совокупное, связывающее ихъ нравственное сознавіе. Они призваны совытстными силами, при постоянномъ живомъ взаимнодъйствии, достигать общей цвли человвческаго развитія. И только черезъ нихъ совершается это развитіе. Какъ общая духовная субстанція, человіческій духъ не иміетъ самостоятельнаго существованія; онъ живеть, дъйствуеть и сознаетъ себя въ различныхъ народностяхъ, подобно тому какъ общій организмъ живетъ и дійствуетъ только въ своихъ органахъ. Но единичный организмъ имветъ въ мозгу спеціальный органь сознанія и воли. Человіческій же духь, какъ общая субстанція, такого центральнаго органа не виветъ; онъ остается безличнымъ. Совокупное сознаніе разлито по разнымъ центрамъ, а совокупная воля является только въ народности, организованной какъ государство. И это понятно, ибо воля, какъ практическое начало, должна приспособляться къ безконечно разнообразнымъ условіямъ жизни и къ различію самыхъ народныхъ характеровъ. Поэтому общая организація, требующая совокупнаго дъйствія, тутъ немыслима. Всемірная монархія или республика есть не болье какъ мечта.

Съ своей стороны, и народность, какъ общая субстания, проявляется тоже не иначе, какъ черезъ посредство лицъ. Если, устрояясь какъ государство, она пріобрътаетъ свои

собственные органы, то и последніе состоять изъ физическихъ лицъ, которыя считаются представителями целаго, ибо, въ действительности, одни физическія лица обладають сознаніемь и волею. Черезь пихъ совершается и общій процессъ развитія. Всякая новая идея или потребность прежде всего является въ сознании отдельныхъ лицъ, которыя становятся иниціаторами новаго движенія; только малопо-малу оно распространяется на другихъ. Обыкновенно лишь путемъ упорной борьбы старое уступаетъ мъсто новому. Когда въ обществъ хотять видъть цълое, безусловно владычествующее надъ частями, какъ дълаетъ Іерингъ, когда самыя правственныя требованія выводятся изъ этого владычества, то совершенно упускаются изъ вида свойства и потребности развитія. Факты въ этомъ отношеніи громко за себя говорять. Великіе основатели религій, мыслители, раскрывавше человъчеству новые пути, монархи и государственные люди, предпринимавшіе глубокія преобразованія, всв они были иниціаторами новаго движенія; толпа следовала за ними только мало-по-малу. Нередко они падали жертвами своего почина. Христосъ быль распять, а ученіе его побъдило міръ и дало ему новый обликъ.

Философія исторіи разсматриваєть великихъ людей какъ рорганы и орудія всемірнаго духа, и это върно, ибо только то истинно и плодотворно, что вытекаєть изъ глубины духа и слъдуеть его законамъ; но это относится къ общей духовной сущности, развивающейся во времени, а никакъ не иъ существующему въ данный моменть обществу, которое, напротивъ, преобразуется подъ вліяніемъ новыхъ идей и требованій, сознаваємыхъ первоначально отдъльными лицами. Однако, въ практической области новое начало тогда только можеть найти приложеніе, когда оно имѣетъ подъ собою подготовленную почву; иначе мысль остается безплодною. Самая прочность новаго порядка зависить отъ того, что онъ имѣетъ корни въ прошломъ. Въ этомъ опять выражается преемственность развитія общей сущности, которая, переходя черезъ различныя опредъленія, остается

тождественною съ собою. Таковы народности и таковъ же общечеловъческій духъ. Отсюда постепенность развитія, составляющая необходимое его условіе. Это не есть постепенность органическаго роста, который незамътно переводить одно состояніе въ другое, выдъляя и совершенствуя органы и затьмъ также постепенно приводя ихъ къ оскудънію и смерти. Въ человъческомъ духъ развитіе совершается путемъ сознанія и свободы, слъдовательно борьбы. И мысль, и практическая жизнь разбиваются на противоположныя направленія, которыя вступають въ состявание другь съ другомъ. Обыкновенно старое старается подавить новое, которое нарушаеть существующій жизненный строй, и пока послъдній еще крыюкъ, оно въ этомъ успъваетъ. Но если новое соотвътствуеть высшимъ требованіямъ духа, оно окончательно торжествуеть.

Вопросъ заключается, слъдовательно, въ томъ, что соотвътствуетъ истиннымъ требованіямъ духа и что составляетъ только плодъ мимолетныхъ человъческихъ заблужденій? Этотъ вопросъ можетъ быть ръшенъ лишь теоретическимъ сознаніемъ. Отсюда громадное значеніе теоретической мысли въ развитіи человъческихъ обществъ. Здъсь вырабатываются идеи, которыя служатъ руководящими началами историческаго процесса. Когда онъ сознаются, какъ конечная цълъ развитія, въ ихъ полнотъ, онъ становятся идеалами.

Это сознаніе не можеть быть плодомъ эмпирической науки. Опыть даеть намь только то, что есть, а не то, что
должно быть. Для того, чтобы уразумьть посльднее, нужно
возвыситься мыслью въ сверхчувственную область, понять
разумъ, какъ высшее начало, предъявляющее человъку абсолютныя требованія, познать духъ, какъ общую сущность,
излагающую свои опредъленія въ реальномъ міръ. Безъ этого
нѣть идеаловъ. Отсюда упадокъ идеаловъ при владычествъ
реализма. Это и естъ господствующее нынъ явленіе. Но
такъ какъ безъ идеаловъ человъку все-таки нельзя обойтись,
ибо они вытекають изъ глубочайщихъ требованій его природы, то эмпирики принимають за идеалы всякія субъектив-

ныя фантазіи. Это возводится даже въ теорію: за недостаткомъ научныхъ основаній, созданіе идеаловъ признается дівломъ теорчества. Но творчество, какъ извітстно, есть діятельность воображенія. Въ произведеніяхъ искусства оно совершенно умъстно. Художникъ творитъ образы, видоизміняя почерпнутый изъ дійствительности матеріаль силою своей фантазіи. Напротивъ, въ наукв, равно и въ жизни, вездъ, гдъ требуется ясная мысль и обстоятельное знаніе дъла, такъ называемое творчество идеаловъ можетъ породить только праздное фантазерство. Каждый принимаеть за вдеаль созданія своего скудоумія. Фантазировать можно сколько угодно и на всв лады; этому нвтъ предвловъ. Нвтъ также критики и оцънки, ибо что можно возразить противъ слівной візры въ фантастическое будущее? Туть нельзя ссыдаться на опыть, ибо въ дъйствительности ничего этого нать и никогда не было; все это только предполагается въ неизвъстномъ будущемъ. Но нътъ также и какихъ бы то ни было разумныхъ основаній; творчество состоить именно въ томъ, что оно себя отъ нихъ избавляетъ. Остается разгулъ воображенія, не знающій границъ. Отсюда проистекають тв дикіе соціалистическіе идеалы, которые господствують въ настоящее время среди невѣжественныхъ массъ и недоучившагося юношества, подстрекаемаго шарлата-- нами. Но такъ какъ эти произведенія бродячей фантазіи не имъютъ ничего общаго съ дъйствительностью, то осуществление ихъ представляется возможнымъ лишь при разрушеніи всего существующаго строя. Это и остается единственною практическою целью для деятельности; къ этому направлены всв стремленія поклонниковъ такого рода идеаловъ. Они порождають тв безобразныя явленія, которыя происходили и происходять на нашихъ глазахъ.

Истинное создание идеаловъ не есть дъло творческой оантазіи, а результать разумнаго знанія, ибо идеаловь общественнаго развитія можеть быть только разумное устройство общежитія. Чтобы составить себъ объ этомъ скольконибудь ясное представленіе, недостатотно фантазировать;

недостаточно также стремиться сердцемъ ко всему хорошему; надобно изучить человіческое общежитіе не только въ многообразныхъ его реальныхъ проявленияхъ и въ историческомъ его развити, но и въ его основахъ. Только отсюда можно вывести, чемъ оно можетъ и чемъ оно должно быть. Такое теоретическое изученіе составляеть задачу философін; поэтому созданіе идеаловъ есть дело философін. что всегда и было въ дъйствительности. Но такъ какъ оплософская мысль есть развивающееся начало, то и сознание идеаловъ проходитъ черезъ различныя ступени развитія, изивняясь сообразно съ ходомъ мысли и жизни. Сохраневіе въ теченіи всей исторіи одного и того же идеала было бы признакомъ застоя. Только коснъющіе народы Востока могуть пребывать неподвижно въ однахъ и тахъ же формахъ жизни, а потому сохранять одинь и тоть же идеаль; развивающіеся народы Европы изміняють свои идеалы по мірь того, какъ они глубже понимають потребности человаческаго духа, а съ твиъ вивств и настоящія основы общежитія.

Изъ этого ясно, что истинный идеаль не можеть быть національный. Понятіе о наилучшемъ устройствів человіческаго общежитія вырабатывается общимъ сознаніемъ человъчества. Тъ идеи и жизненныя формы, которыя возникаютъ среди одного народа, проверяются другими; каждый служить для другихъ примеромъ и поучениемъ. Те особенности, которыя вытекають изъ народнаго духа и изъ разнообразія историческихъ условій, указывають только на степень развитія и на большую или меньшую близость къ идеальному порядку, сознаваемому какъ конечная паль совокупнаго развитія. Народъ можетъ дорожить этими особенностями или съ ними примириться; но это все-таки особенности, а не идеалъ, видоизменене, а не сущность, и тоть народь, который окаменаеть въ нихь, отказавшись отъ идеальныхъ стремленій, потеряетъ черезъ это самую сильную пружину развитія. Онъ обречеть себя на рутинную жизнь въ ограниченной сферь, безъ всего того, что поднимаетъ духъ и даетъ жизнь общественнымъ отношеніямъ. Стремленіе къ идеалу есть общечеловъческій элементъ въ общественномъ развитін; только оно выводитъ народъ изъ его ограниченности и двлаетъ его органомъ и орудіемъ всемірнаго духа. Въ этомъ состоитъ высшее его призваніе.

Но именно потому, что истинный идеаль должень быть одинь для всёхь, онь должень быть такой, который могь бы примвняться къ разнообразію условій и къ особенностямъ народовъ, стоящихъ на одинакой высотв развитія. Поэтому онъ не можетъ представляться въ видъ данной системы учрежденій, безразлично усвояемых всеми. Но онъ должень заключать въ себв тв общія начала, безъ которыхъ натъ истинно человаческой жизни. Задача состоитъ въ гармоническомъ соглашении техъ двухъ противоположныхъ элементовъ, изъ которыхъ слагается общежитие: личности и общества. Это та идея, которая составляетъ конечную ціль общественнаго развитія; идеаль представляеть ту или другую форму осуществленія этой идей. Поэтому не можетъ быть идеаломъ ни чистый индивидуализмъ, отрицающій всякую общественную власть, каковымъ представляется ученіе анархистовъ, ни соціализмъ, всецьло поглощающій лице въ обществъ. Это двъ противоположныя ветви, выросшія изъ одного корня, но одинаково основанныя на полномъ непонимании человъческой природы и свойствъ общежитія. Оба являются продуктами безсмысленнаго отрицанія. Идея гармоническаго соглашенія элементовъ всего да лежить посрединь между крайностями. И туть одинь элементь можеть преобладать надъ другими; въ этомъ выражаются историческія особенности народовъ. Но чімъ болье тоть или другой элементь подавляется, тымь болье общественный быть удаляется оть идеальныхъ началь и твиъ болве возстановление или водворение недостающаго составляеть существенную потребность развивающагося общества.

Очевидно, что правильное понимание этихъ отношений

возможно только на основании всесторонняго изучения человъческаго общежития и философскаго анализа его основъ. Тутъ недостаточны слъпыя върования, народныя предубъждения или любовь къ своему; тутъ нужна наука. Она одна способна разсъять тотъ мракъ, который нынъ, болъе нежели когда-либо, сгустился въ этой области; только въ ней стремление къ идеалу можетъ найти ту твердую точку опоры, безъ которой оно легко можетъ сочетаться съ самыми дикими инстинктами и порождать самыя безобразныя фантазіи.

Какъ же мы приступимъ къ этой задачь?

Анализъ далъ намъ два противоположные элемента общежитія. Духовная природа личности, какъ мы видели, состоить въ свободъ; общественное начало, какъ ограничение свободы, выражается въ законв. Поэтому, основной вопросъ заключается въ отношении закона къ свободь. Это отношене совершенно иное, нежели то, которое госполствуетъ въ области физическихъ явленій. Тамъ законъ властвуєть. какъ физическая необходимость, которой нельзя избежать; здівсь онъ является какъ требованіе, обращенное къ свободному лицу, которое, какъ таковое, можетъ его исполнить или отъ него уклониться. Отсюда первый и коренной вопросъ: какого рода это требованіе, сопровождается ли оно принужденіемъ или нѣтъ? Отъ различнаго рѣшенія этого вопроса зависить двоякое отношение закона къ свободъ принудительное и добровольное. Первое касается внашнихъ дъйствій, составляющихъ область внышней свободы которая одна подлежить принужденію; второе обращается къ внутреннимъ побужденіямъ, истекающимъ изъ свободы внутренней. Изъ перваго рождается право; второе составляеть источникъ нравственности. Мы должны изсладовать каждое изъ этихъ двухъ началь отдельно.

## КНИГА ВТОРАЯ \*).

### Право.

Глава І.

# Существо и основныя начала права.

Что такое право?

Это слово, какъ извъстно, принимается въ двоякомъ значени: субъективномъ и объективномъ. Субъективное право опредъляется какъ нравственная возможность, или иначе, какъ законная свобода что либо-дълать или требовать. Объективное право есть самый законъ, опредъляющій эту свободу. Соединеніе обоихъ смысловъ даетъ намъ общее опредъленіе: право есть свобода, опредъляемая закономъ. И въ томъ, и въ другомъ смыслъ ръчь идетъ только о внъиней свободъ, проявляющейся въ дъйствіяхъ, а не о внутренней свободъ воли; поэтому, полнъе и точнъе можно сказать, что право есть внъшняя свобода человъка, опредъляемая общимъ закономъ.

Это опредъленіе просто, ясно и вполнѣ приложимо ко всѣмъ явленіямъ. Если мы за исходную точку возьмемъ не субъективное, а объективное право, то мы придемъ къ тому же результату, ибо все содержаніе юридическаго законодательства состоитъ въ опредѣленіи правъ и обязанностей лицъ, слѣдовательно ихъ свободы съ ея границами и вытемающими отсюда отношеніями. Это и есть то, что законъ

<sup>\*)</sup> См. 46 книгу "Вопросовъ Философіи".

призванъ опредълить и что поэтому составляетъ основное начало права. Можно было думать, что эти начала утверждены на такихъ кръпкихъ логическихъ и фактическихъ устояхъ, что сомнъваться въ нихъ нътъ возможности. А между тъмъ, въ новъйшее время они откинуты и преданы забъеню. Свобода, по существу своему, есть метафизическое начало, а потому, съ отрицаніемъ метафизики, пришлось и его подвергнуть изгнанію. Вмъсто свободы, основнымъ началомъ права признается интересъ. Метафизическая идея замъняется практическою пользою.

Это начало не ново. Еще скептическая школа, особенно въ лицѣ Бентама, пыталась утвердить на немъ все вдане права. Но только въ наше время оно получило полное развите и слѣлалось господствующимъ въ наукѣ.

Однако это изгнаніе метафизической идеи и заміна ея началомъ практическимъ имъли весьма печальныя послъдствія. Всв юридическія понятія перепутались, что въ приложеніи ведеть къ безпрерывнымь недоразумініямь. Если юристы практики не сбились окончательно съ толку, то это происходить единственно оттого, что они исполняють законъ, какъ онъ есть, т.-е. какъ опредъление правъ и обязанностей, а не такъ, какъ требуется теоріей, замвняющей право интересомъ. Въ дъйствительности, это два понятія совершенно разныя. Человъкъ можетъ имъть большой интересъ въ вещи, на которую онъ не имветъ никакого права, и очень малый интересъ въ такой, которая ему принадлежитъ. Законодатель вовсе даже не входитъ въ эти соображенія. Установляя извъстныя права, общія для всъхъ, наприміръ, право собственности, онъ не опреділяеть, что кому должно принадлежать и что люди должны делать изъ твхъ вещей, которыя они пріобратають. Онъ установляєть только общіе способы пріобратенія и защиты, а какъ этимъ пользуются люди, это ихъ дело; это-область ихъ свободной воли. Они не должны только нарушать чужихъ правъ и опредъленных законом требованій общественной пользы. Точно также и судья, когда ему приходится разрішать

المحرومة

столкновение двухъ правъ, не спрашиваетъ, чей интересъ больше, а чье право лучше. Интересъ бѣдняка въ украденной вещи можеть быть несравненно больше интереса собственника, но судья все-таки рашаеть, что вещь принадлежить не ему, а собственнику, и воръ подвергается наказанію за присвоеніе чужого добра. Если скажуть, по примъру Бентама, что тутъ примъшивается интересъ всвхъ другихъ собственниковъ и всего государства, интересъ, заключающійся въ томъ, чтобы кражи не оставались безнаказанными и чтобы право собственности сохранялось незыблемо, то этоть интересь состоить именно въ томъ, чтобы охранялось право, какъ нечто отличное отъ интереса. Надобно, чтобы каждый зналь, что ему принадлежить, и быль твердо увърень, что его достояние не будеть у него отнято. Общество состоить изъ лиць, и для всехъ ихъ въ высшей степени важно, чтобы области, предоставленныя свободъ каждаго, были точно разграничены и охраняемы закономъ, а въ этомъ и заключается задача права.

Есть однако случаи, когда право опредвляется интересомъ. Это бываеть тамъ, гдв самое лице является представителемъ извъстнаго интереса. Такого рода отношенія встрвчаются во всвхъ человъческихъ союзахъ. Въ области семейныхъ отношеній опекунъ является замістителемъ мадольтняго или слабоумнаго; въ гражданскомъ обществъ лице является представителемъ корпораціи, въ государствъ представителемъ власти. И тутъ субъективное право остается выраженіемъ воли этого лица, которая одна можетъ привести его въ дъйствіе; содержаніе закона составляють все-таки права и обязанности лицъ. Поэтому общее опредъление приложимо и здъсь. Но объемъ и границы этихъ правъ и обязанностей опредвляются твиъ интересомъ, который лица призваны защищать. Важнъйшее приложение эти понятія находять тамь, гдв опредвляющимь началомь является интересъ общественный. На этомъ, какъ увидимъ, основано существенное отличе публичнаго права отъ частнаго. Въ первомъ лице является представителемъ цълаго, которое возводится на степень юридическаго лица, обладающаго извъстными правами, во имя извъстнаго интереса; во второмъ лице остается само себъ цълью и дъйствуетъ на основании естественно принадлежащей ему свободной воли. Послъднее составляетъ естественное основание права; первое же является плодомъ искусственной юридической конструкции. Къ этому мы возвратимся неже.

Отсюда слъдуетъ, что къ личному праву всего менъе приложимо понятіе объ общественномъ интересъ. Частный интересъ имъетъ, по крайней мъръ, непосредственную связь съ личнымъ правомъ. Онъ составляетъ то жизненное содержаніе, которое вносится въ формальныя начала права свободною волею лицъ. Имъ опредъляется пользованіе правомъ. Общественнымъ же интересомъ опредъляются не содержаніе, а границы личнаго права. Для послъдняго онъ составляетъ внъшнее начало, которое оно должно уважатъ, также какъ, съ своей стороны, общественная воля должна уважатъ личное право. Если же эта воля, вторгаясъ въ область личнаго права, хочетъ подчинитъ его общественному интересу, то свобода лица исчезаетъ: оно становится органомъ и орудіемъ общества.

Морализующіе юристы, которые хотять личное право опреділять общественнымь интересомь, обыкновенно выставляють первое какь явленіе эгоизма, а посліднее какь выраженіе нравственныхь требованій. Но это мнимонравственная оцінка прикрываеть отрицаніе коренныхь нравственныхь требованій, ибо она отрицаеть то, что составляєть источникь всякаго права и всякой нравственности, а именно признаніе лица, какь разумно-свободнаго существа, которое само себі ціль и само опреділяется къ дійствію и которому, поэтому, должна быть предоставлена свободная сфера діятельности, гді оно одно является хозянномь, независимо оть чьихь бы то ни было чужихь веліній. Человікь можеть пользоваться своимь правомь хорошо или дурно, вь эгоистическихь видахь или приходя на помощь

ближнему, это его личное дъло; другіе не въ правъ въ это вступаться. Этого требуеть уваженіе къ лицу. Клеймить же подъ вменемъ эгоизма то, что вытекаеть изъ признанія лица разумно-свободнымъ существомъ и самостоятельнымъ дъятелемъ во внъшнемъ міръ, есть извращеніе всъхъ понягій и подрывъ самыхъ основаній права и нравственности.

Изъ всего этого ясно, что право есть начало формальное; содержаніе дается ему свободнымъ движеніемъ жизни. Однако изъ этого не следуетъ, что существо права ограничивается защимою этого жизненнаго содержанія. то есть, опять тахъ же интересовъ, какъ утверждають юристы, которые, не признавая начала свободы, стараются сохранить за правомъ его формальный характеръ. Защита, какова бы она ни была, по собственному ли почину лица или дъйствиемъ общественной власти, существуетъ лишь во имя того, что она призвана защищать. Юридическая защита дается только юридическому началу, то есть праву; поэтому, не она составляеть существо права, а то, что ею охраняется. Всяздствіе этого, тв, которые развивають эту теорію, сами, кром'в внівшняго признака защиты, принуждены признать еще матеріальное право. Последнее и есть то, что требуется защищать и что, поэтому, составдяеть истинное существо права.

Однако, защита не есть только внішній, случайный придатокъ къ праву. Она составляетъ неотъемлемую его принадлежность; это именно то, что придаетъ ему спеціальный его характеръ. Въ отличіе отъ нравственности, право есть начало принудительное.

И это признается не всеми. Те, которые смешивають право съ нравственностью, не могуть отвергать этого признача, ибо онъ совершенно очевидень; но они считають его несущественнымъ. Еслибы все люди были добродетельны, то не было бы никакой нужды въ принужденіи, а право все-таки бы существовало. Но дело туть вовсе не вътомъ, добродетельны люди или нетъ; коренной вопросъ заключается въ отношения закона къ свободе. Въ этомъ

именно состоитъ существо, какъ права, такъ и нравственности, и въ этомъ коренится и ихъ различіе. Юридическій законъ поддерживается принудительною властью; нравственный законъ обращается только къ совъсти. Именно этимъ двоякимъ отношениемъ ограждается человъческая свобода въ обоихъ ея видахъ. Если бы юридический законъ не быль принудительнымь, то вившияя свобода человыха быда бы лишена всякой защиты; она была бы отдана на жертву случайному произволу сильнейшихъ. А съ другой стороны, если бы принуждение было только визшнимъ придаткомъ, который по усмотренію могь бы прилагаться ко всякаго рода дъйствіямъ, то нравственный законъ, въ случав неисполненія, могь бы сделаться принудительнымь, и тогда внутренняя свобода человіжа всеціло была бы отдана на жертву произволу общественной власти. Именно къ этому ведетъ смъщение права съ нравственностью. Тъ, которые ратують противь эгоняма, утверждающагося въ своемъ правъ, посягаютъ на самое завътное святилище человіческаго духа, на внутреннюю свободу, которая одна им веть решающій голось въ нравственныхъ и безправственныхъ поступкахъ людей, подлежа суду общественной совъсти, но отнюдь не принудительному закону. Вынужденное действие теряеть всякий нравственный характерь.

Изъ этого ясно, что право и нравственность опредъляють двъ разныя области человъческой свободы: первое касается исключительно внъшнихъ дъйствій, вторая даетъ законъ внутреннийъ побужденіямъ. Ясно также, что право не есть только низшая ступень нравственности, какъ утверждаютъ мотрализующіе юристы и философы, а самостоятельное начало, имъющее свои собственные корни въ духовной природъ человъка. Эти корни лежатъ въ потребностяхъ человъческаго общежитія. Общество можетъ составляться для чисто практическихъ цълей помимо всякихъ нравственныхъ требованій; но такъ какъ оно состоитъ изъ свободныхъ лицъ, дъйствующихъ на общемъ поприщъ, то свобода однихъ неизбъжно приходитъ въ столкновеніе съ свободою дру-

гихъ. Отсюда необходимость общихъ нормъ, опредъляюцияхь, что принадлежить одному и что пругому и что каждый можеть ділать, не посягая на чужую свободу. Это требованіе вытекаеть изъ природы человіка, какъ разумносвободнаго существа, находящагося въ отношении къ другимъ, себъ подобнымъ. Но такъ какъ оно относится къ области вившней свободы, то эти нормы по необходимости носять принудительный характерь, ибо только путемъ физическаго принужденія можно предупреждать и разръщать столкновенія, происходящія во внышнемь міры. Когда на человека нападають или хотять отнять у него то, что ему принадлежить, онь, въ силу присущаго ему права, защищается, а такъ какъ онъ одинъ можетъ быть слишкомъ слабъ, чтобы дать отпоръ внашнему насилю, то общественная власть, во имя юридическаго закона, приходить ему на помощь. Для предупрежденія физическихъ столкновеній между лицами, необходимо, чтобы общественная власть взяла защиту въ свои руки; только этимъ путемъ можеть установиться порядокь въ обществъ. Съ своей стороны, нравственность не только не противорвчить такому порядку, но сама требуетъ, чтобы ему оказано было уваженіе. Нравственность, также какъ и право, дійствуетъ въ обществъ, а потому должна подчиняться тъмъ условіямъ, которыя необходимы для существованія общежитія, подобно . тому какъ человъкъ, дъйствующій въ физическомъ міръ, необходимо лодчиняется его законамъ. Вытекающіе изъ обще-. житія юридическіе законы независимы отъ нравственныхъ, также какъ и физические законы независимы отъ человъка; но въ обоихъ случаяхъ эти законы составляютъ необходимое условіе діятельности, съ которымъ надобно сообразоваться. Въ отношени къ юридическому закону, вытекающему изъ требованій свободы, признаніе его силы основано не на физической необходимости, а на разумномъ со-. знаніи потребностей общежитія, безъ котораго осуществленіе нравственныхъ началь осталось бы пустымъ при-- зракомъ. Поэтому оно составляетъ нравственное требованіе,

которое твиъ болве обязательно, что юридический законъ и нравственный имвють одинъ и тоть же источникъ. Корень обоихъ лежить въ признании человъческой личности. Вслъдствие этого, уважение къ праву, не какъ внъшнее только подчинение, а какъ внутреннее побуждение къ дъятельности, является предписаниемъ нравственнаго закона. Съ этой точки зрънія нравственность служить иногда восполнениемъ права. Тамъ, гдъ юридический законъ оказывается недостаточнымъ, нравственность можетъ требовать совершения дъйствия по внутреннему побуждению, напримъръ, при исполнении обязательствъ, не имвющихъ юридической силы.

Однако, такъ какъ это двв разныя области, которыя опредъляются разными началами, то въ приложении къ человъческимъ дъйствіямъ между ними могутъ произойти столкновенія. То, что требуется правомъ, можеть быть безнравственно, и наоборотъ, то, что требуется нравственностью, можеть противорічить праву. Такъ, наприміръ, юридическій порядокъ не могь бы существовать, если бы долги не взыскивались и договоры не соблюдались; а между твиъ, нравственность нервако требуетъ, чтобы человъкъ отказался отъ своего права. Но исполнение этого требованія зависить исключительно отъ доброй воли лица; юридическій законь не можеть въ это входить. Когда взысканіе разоряеть должника или когда богатый домовладълець выбрасываетъ на улицу бъдняка, который не платитъ ему за квартиру, юридическій законъ не можеть не удовлетворить основаннаго на немъ требованія: онъ, по необходимости, помогаетъ, путемъ принужденія, безнравственному дійствіюиначе юридическій порядокъ не могъ бы держаться. Съ другой стороны, человъкъ, во имя высшихъ нравственныхъ требованій, можеть оказать сопротивленіе юридическому закону. Наглядный примерь представляють христіанскіе мученики, которые умирали за то, что не хотали участвовать въ языческихъ богослуженіяхъ.

Эти столкновенія яснье дня доказывають различіе двухь

сееръ, но вивств и необходимость ихъ примиренія. Право и правственность имѣютъ одинъ корень – духовную природу человіка; они дійствують на одномь и томь же поприщі человъческихъ отношеній; внішнія дійствія и внутреннія нобужденія тісно связаны другь съ другомъ, а потому туть необходимо оказывается взаимнодействие двухъ началь, а вивств и потребность привести ихъ къ соглашению. Это требование относится въ особенности къ праву, ибо нравственный законъ не имветъ принудительнаго характера, а право можетъ вынуждать свои повелвнія. Основное правило, которымъ опредвляются эти отношенія, состоить въ томъ, что юридическій законъ не долженъ вторгаться въ область внутренней свободы и опредвлять то, что, по существу своему, не поллежить его действію. Сюда относятся религіозныя убъжденія человъка; они выходять изъ въдъня принудительной власти. Съ другой стороны, въ собственной своей сферт юридическій законъ можеть отказать въ помощи действіямъ формально правомернымъ, но по существу своему безнравственнымъ, напримъръ, въ признании законности процентовъ свыше извістной нормы. Наконецъ, онъ можетъ даже положить наказание за безнравственные поступки, когда они составляють посягательство на чужую личность или оскорбляють общественную совъсть; но такого рода постановленія требують особенной осторожности. Гдв есть совивстная сфера, тамъ разграниченіе не всегда легко; но общее правило должно состоять въ томъ, что область нравственности не подлежить юридическому закону, который имветь двло только съ внвиними отношениями свободы и касается внутреннихъ побужденій лишь настолько, насколько они выражаются въ дайствіяхь, нарушающихь право.

Принудительнымъ юридическій законъ становится тогда, когда онъ въ извістномъ обществів признается дійствующею нормой права. Таковъ законъ положительный, который получаеть силу именно отъ этого привнанія. Вслідствіе того онъ можеть быть разный въ развыя времена и у раз-

ныхъ народовъ. Прилагаясь къ жизни, общія начала права видоизміняются сообразно съ условіями, потребностями, взглядами и степенью развитія общества, въ которомъ они призваны дійствовать. Отсюда разнообразіе и измінчивость юридическихъ нормъ. Въ этомъ выражается реальная сторона права, представляющая осуществленіе общихъ началъ въ жизненныхъ явленіяхъ. Въ этой сфері проявляется, вмість съ тімъ, и человіческая свобода; отъ нея зависитъ установленіе тіхъ нормъ, которыми опреділяются ся дійствія, и изміненіе этихъ нормъ сообразно съ развитіемъ правоваго сознанія. Отсюда понятіе о юридическомъ законів, какъ о произвольномъ человіческомъ установленіи, въ отличіе отъ законовъ природы, которые всегда и везді дійствують одинаково. Это воззрініе развивалось уже древними софистами и воскресло съ новою силой въ настоящее время.

Оно гръщить тъмъ, что принимаеть во внимание одну внышнюю сторону или способь установления нормь, упуская изъ вида связь ихъ съ самыми необходимыми и элементарными потребностями человъческого общежитія. Положительныя нормы права составляють принадлежность всякаго общества. Онъ являются не только въ устроенномъ гражданскимъ порядкъ, но и на самыхъ низшихъ ступеняхъ общежитія. Здівсь онів имівють форму обычая, признаннаго всімп и которому всв безсознательно подчиняются. Обычай возникаетъ чисто практическимъ путемъ; онъ слагается изъ жизненныхъ потребностей, вытекающихъ изъ взаимнодъйствія свободныхъ единицъ. Чітмъ ниже сознаніе, тітмъ боліте онъ имъетъ характеръ естественнаго проявленія присущихъ человъку духовныхъ силъ. Отсюда ученіе нъмецкой исторической школы, что право, подобно языку, представляетъ органическое явленіе народнаго духа, вслідствіе чего оно должно развиваться не искусственными и произвольными мерами, а органическимъ путемъ, по мере развития народныхъ потребностей и сознанія.

Однако этотъ характеръ органическаго роста оно сохраняетъ только на низшихъ ступеняхъ. Съ высшинъ разви-

тіємъ сознанія и жизни является противоположность возвріній и потребностей, а съ тімъ вийсті необходимость: установить общія нормы, одинаково обязательныя для всіхъ, что можеть совершаться только дійствіемъ общественной власти. Тогда право принимаеть форму положительнаго закона, въ которомъ проявляется свободная воля человіна, но котораго сила и дійствіе въ значительной степени зависять отъ условій той среды, гді онъ прилагается. Это и есть господствующій типь въ гражданскомъ порядків.

Но законъ установляетъ только общія нормы. Приложеніе этихъ нормъ къ безконечному разнообразію жизненныхъ явленій составляеть дальнійшую задачу правовідіння. Изъ этого возникаетъ третья форма положительнаго права право юристовъ. Здъсь къ практическимъ пріемамъ присоединяются уже и теоретическіе взгляды. Правов'ядініе есть наука, которая не только развиваеть въ подробностяхъ постановленія законодательства въ приложеніи къ жизненнымъ отношеніямъ, но и сводить къ общимъ началамъ разнообразіе постановленій. Посліднія черезь это подвергаются высшей оцінкі; сознаются требованія права, вытекающія наъ естественнаго разума, по выражению римскихъ юристовъ. Эти сознанныя юристами начала воздействують и на самое законодательство, которое изміняется сообразно съ этими указаніями. Положительное право развивается подъ вліяніемъ теоретическихъ нормъ, которыя не имъютъ принудительнаго значенія, но служать руководящимъ началомь для законодателей и юристовъ.

Отсюда рождается понятіе о правѣ естественномь, въ противоположность положительному. Это—не дѣйствующій, а потому принудительный законъ, а система общихъ юридическихъ нормъ, вытекающихъ изъ человѣческаго разума и долженствующихъ служить мѣриломъ и руководствомъ для положительнаго законодательства. Она и составляетъ содержаніе философіи права. Что же даетъ намъ въ этомъ отношеній разумъ?

Мы видвин, что существенная задача состоить въ раз-

граничени области свободы отдъльныхъ лицъ. Для разръшенія ея путемъ общаго закона требуется общее разумное начало, которое могло бы служить руководствомъ, какъ въ установленіи закона, такъ и въ его приложеніи. Что же это за начало?

Оно искони было присуще сознанию человъческаго рода и всегда служило правиломъ для всёхъ тёхъ, кто безпристрастно, не взирая на личные интересы, разръшаль столкновенія, возникающія изъ взаимнодійствія человіческой свободы. Оно было въ совершенно сознательной формъ высказано римскими юристами и не можеть составить предметь ни малеишаго колебанія для того, кто въ праве видеть не одинъ только продуктъ практической пользы, а условіе истинно человъческаго существованія. Это начало есть правда, или справедливость. Самое слово показываеть, что оба эти понятія, право и правда, проистекають изъ одного корня. И это было высказано уже римскими юристами: jus a justitia appellatum est, право получило свое название отъ правды. И все законодательства въ міре, которыя понимали свою высокую задачу, стремились осуществить эту илею въ человъческихъ обществахъ.

Въ настоящее время, когда всв метафизическія понятія подверглись отрицанію, идея правды, вивств съ другими была сдана въ архивъ. Философствующіе юристы, какъ, напримъръ, Іерингъ, ищутъ для права всякаго рода основаній, въ практическихъ цъляхъ, въ политикъ силы, въ эгоизиъ общества, но о правдъ у нихъ нътъ и помину. Даже юристы съ высшими нравственными побужденіями видятъ въ этомъ началъ не болъе какъ смутный инстинктъ, подъ которымъ можно разумъть все, что угодно, и который слъдуетъ устранитъ изъ объективнаго обсужденія юридическихъ нормъ. А между тъмъ, только оно раскрываетъ намъ истинную ихъ сущность и даетъ ключъ къ пониманію явленій. Не выяснивши его, мы погрязнемъ въ хаосъ практическихъ соображеній или собъемся на совершенно ложные пути. Конечно, одного смутнаго инстинкта недостаточно для руководства; инстинктъ

служить лишь указаніемь на присущія природь человька побужденія. Выясненіе же этихь побужденій, возведеніе жхь на степень сознательнаго начала, служащаго человьку правиломь дьйствій, есть дьло разума, постигающаго предметы не въ случайныхъ явленіяхъ, а въ самомъ ихъ существъ. И этого достигнуть не трудно, ибо эти начала давно были выяснены высшими умами, которые были свътильниками человъческой мысли. Только реализмъ, отвергающій мысль во имя безсмыслицы, не хочетъ ихъ въдать.

Искони, понятіе о правдѣ связывалось съ началомъ равенства. Справедливымъ считается то, что одинаково прилагается ко всѣмъ. Это начало вытекаетъ изъ самой природы человѣческой личности: всѣ люди суть разумно-свободныя существа, всѣ созданы по образу и подобію Божьему и, какъ таковые, равны между собою. Признаніе этого коренного равенства составляетъ высшее требованіе правды, которая съ этой точки зрѣнія, носитъ названіе правды уравнивающей.

Совнаніе этого начала не вдругъ однако появилось въ человіческомъ роді; оно вырабатывалось въ немъ постепенно, расширяясь по мірів развитія идеальныхъ элементовъ человіческой мысли. Сперва оно ограничивалось тівсными преділами отдільныхъ группъ: только съ высшимъ развитіемъ философскаго и религіознаго сознанія оно распространилось на все человічество. У стоиковъ, отъ которыхъ оно перешло и къ римскимъ юристамъ, оно явилось какъ указаніе естественнаго разума: въ христіанстві оно получило полное признаніе, какъ религіозная истина: всі люди считаются братьями между собою.

Однако, это равенство относится только къ сущности человъка, какъ существа, одареннаго разумомъ и свободною волею, а отнюдь не къ внъшнимъ его опредъленіямъ и къ тъмъ условіямъ, среди которыхъ онъ живетъ. Здъсь, напротивъ, господствуетъ полнъйшее неравенство. Люди неравны между собою и по своимъ физическимъ свойствамъ, и по умственнымъ способностямъ, и по нравственнымъ качествамъ;

есть между ними сильные и слабые, красивые и безобразные, умные и глупые, лобрые и злые. Такое же, и даже еще большее неравенство оказывается въ ихъ отношеніяхъ къ окружающему ихъ физическому міру и въ такъ вещественныхъ благахъ, которыми они пользуются. Один живуть подъ полярными льдами, гдв они съ трудомъ добывають себъ скудное пропитаніе, другіе въ благословенныхъстранахъ Юга, гдв природа даетъ имъ все въ изобилін. А такъ какъ различе вившнихъ благъ, связанное съ различіемъ естественныхъ способностей и образованія, порождаетъ различную зависимость однихъ людей отъ другихъ, то неравенство увеличивается еще различіемъ общественнаго положенія. Фактически, неравенство есть госполствующее явленіе въ человіческихъ обществахъ; равенство же есть не болъе какъ метафизическое требованіе, во имя мыслимой сущности. Поэтому тв, которые, отрицая метафизику, отвергають возможность познаванія сущностей и даже самое вхъ существование, не могуть говорить о равенств'в людей иначе, какъ впадая въ явное противоръче съ собою. Опыть не даетъ намъ ничего, кромъ неравенства.

Это фактическое разнообразіе положеній не ограничивается даже одними человъческими отношеніями. Неравенство проистекаетъ изъ общаго закона природы, которымъ управляются всв явленія міра, подлежащія условіямъ пространства и времени. Безконечное разнообразіе, а съ тімъ вывств и неравенство силь и положений производить безконечное разнообразіе явленій. Это и есть то, что даеть полноту бытія. Какъ физическое существо, подчиняющееся общимъ законамъ мірозданія, человікь не изъять отъ этихъ опредъленій. И въ немъ проявляется безконечное неравенство силъ, способностей и положеній. Уже самое существованіе расъ и различное ихъ распреділеніе по земному шару порождають различія, идущія оть одной крайности къ другой. Только какъ метафизическое существо, человъкъ возвыщается надъ этими естественными опредълениями и приходить къ сознанію общей, равной во всехъ духовной сущности. Но и эта духовная сущность, въ свою очередь, содержить въ себъ начало, которое ведеть къ новому
неравенству. Это начало есть то самое, на которомъ основано признаніе существеннаго равенства людей, а именно,
свобода. Какъ свободныя лица, люди равны, но проявленія
этой свободы безконечно разнообразны. Одни пріобрътаютъ
больше, другіе меньше; одни умьютъ пользоваться пріобрътенными благами и умножаютъ свое достояніе, другіе,
напротивъ, его расточають; одни пролагають новые пути,
а другіе только слъдують издали. Свобода естественно и
немабъжно ведеть къ неравенству, а потому, признавая
свободу, мы не можемъ не признавать, вмъстъ съ тъмъ,
и этихъ вытекающихъ изъ нея послъдствій.

Но именно этого не хотять знать приверженцы безусловнаго равенства. Не умія различать понятій, они метафизическое начало равенства распространяють на физическую область; формальное юридическое равенство они превращають въ матеріальное. Таково именно ученіе соціалистовъ, которое въ этомъ отношении последовательнее всего выразвлось въ программъ Бабёфа въ послъдніе годы Французской революціи \*). Эти теоріи находять отвывь въ стремленіяхъ массъ, для которыхъ одно формальное равенство безъ матеріальнаго представляетъ мало привлекательнаго. Но такое расширеніе этого начала возможно лишь при полномъ подавленіи свободы. Матеріальное равенство неизбъжно ведетъ къ общенію имуществъ и къ обязательному труду, одинакому для всёхъ. Самыя умственныя способности и образование должны поддерживаться на одинаково низкомъ уровив, ибо и въ этомъ отношении возвышение одного надъ другими неизбъжно ведеть къ неравенству. Вслъдствие этого, Бабёфъ требоваль, чтобы все умственное развитие гражданъ ограничивалось самымъ скуднымъ образованіемъ; остальное онъ считалъ излишнимъ. Свобода мысли изгонялась вивств съ свободою труда, и вся жизнь человъка ограничивалась

<sup>\*)</sup> См. Исторія Политическихъ Ученій, ІІІ стр. 191 и след.

удовдетвореніемъ самыхъ незатвйливыхъ потребностей нодътерроризмомъ всеуравнивающей власти. Однимъ словомъ, въ этомъ ученіи во имя равенства уничтожается то, чтосоставляєть самую его основу—человіческая свобода. Большаго внутренняго противорічня съ истинною природой чоловіжа невозможно представить. Если другія соціалистическія системы меніе послідовательно проводять эти взгляды, то сущность ихъ остается таже: всі оні проповідуютьполное подавленіе свободы деспотизмомъ массы. Но именно поэтому оні никогда не могуть осуществиться. Одинаково противоріча законамъ природы и духа, оні остаются только памятниками тіхъ безобразій, съ которыхъ сходить человіческій умъ, когда онь отрішается отъ трезваго пониманія вещей и уносится въ область утопій.

Напрасно, выступая во имя равенства, сопіалисты думають прикрыться знаменемъ правды. И это начало, при такомъ взглядь, подвергается полному извращеню. То равенство, которое требуется правдою, состоить не въ токъ. чтобы всёхъ подвести подъ одну мёрку, вытягивая однихъ и укорачивая другихъ, какъ на Прокустовомъ ложъ: такой способъ дъйствія уже въ греческомъ миов признавался разбоемъ и наказывался муками Тартара. Истинная правда состоить въ признаніи за всеми равнаго человеческаго достоинства и свободы, въ какихъ бы условіяхъ человікь ни находился и какое бы положение онъ ни занималь. Это в выражается въ равенствъ правъ, какъ юридической возможности действовать, которая присвоивается лицу, какътаковому. Но такъ какъ свободное пользование этими правами ведеть из неравному пріобратенію жизненных благь, то привнаніе этого неравенства, вытекающаго изъ самаго основного начала, составляеть, въ свою очередь, непремънное требование правды. Это и выражается въ томъ правиль или предписаніи, которое издавна считалось существеннымъ опредъленіемъ правды и которое было также выскавано римскими юристами: правда состоить въ томъ, чтобы каждому воздавать свое (suum cuique tribuere). Съ признаніємъ личности неразрывно связано признаніє того, что ей принадлежить, какъ посл'ядствіе или произведеніе ея свободы.

Въ противоположность этому правилу, опредъляющему конкретное приложение правды къ разнообразио жизненныхъ отношеній, равенство остается отвлеченнымъ или формальнымъ началомъ, во имя котораго общій законъ одинаково распространяется на всёхъ. Въ этомъ состоитъ равенство предъ закономъ, высокій идеалъ, къ которому стремятся человъческія общества и котораго многія уже достигли. Сознаніе этого идеала издавна лежало въ душть чедовъческой. Отсюда старинное требованіе, чтобы правосудіе изрекало свои приговоры, не взирая на лица. Поэтому правда нередко изображается держащею весы съ завязанными глазами, въ знакъ безпристрастія. Но осуществленіе этого начала въ общественной жизни было дівломъ долгой исторіи и упорной борьбы. Только въ нов'ящее время оно получило преобладание надъ разными историческими наростами.

Въ силу этого начала, законъ установляетъ общія для всёхъ нормы и одинакіе для всёхъ способы пріобрётенія правъ. Самое же осуществленіе этихъ правъ и пользованіе ими предоставляются свободѣ. Законъ установляетъ, напримівръ, право собственности и способы ея пріобрітенія, но онъ не опреділяетъ, что кому должно принадлежать: это — діло самихъ лицъ. Поэтому, кромів общаго закона, для пріобрітенія права нуженъ актъ свободной воли, который даетъ юридическій титуль. Законъ же охраняетъ то, что каждый пріобріть законнымъ путемъ и что, поэтому, по праву ему принадлежитъ, отъ всякаго посягательства со стороны другихъ. Этимъ способомъ человіческая свобода сочетается съ равенствомъ передъ закономъ

При такомъ свободномъ взаимнодъйствіи лицъ возможны однако столкновенія правъ. Разръшеніе этихъ столкновеній ссть дъло правосуділ. Оно рышаетъ, что по закону принад-

лежить одному и что другому. Такое разръшение не всегда легко, ибо приходящія въ столкновеніе воли могуть опираться каждая на признанный закономъ юридическій титуль. Возможно и то, что юридическій титуль оказывается на одной сторонв, а между твив другая предъявляеть требованія, вытекающія изъ правды и которыя поэтому разумнымъ образомъ не могутъ не быть уважены. Въ самомъ законъ, установляющемъ общія нормы права, неизбъжно являются недостатки и пробълы, присущіе всімь человіческимь діламь. По своей общности, онъ не можетъ обнять безконечнаго разнообразія частныхъ случаевъ. Наконецъ, въ приложеніш могутъ встрътиться промахи и неблагопріятныя случайности. Если къ разнообразію жизненныхъ явленій прилагать одну строгую иврку положительнаго права, то придется иногла отнять у человека то, что принадлежить ему по существу дъла, хотя и не по буквъ закона. Отсюда римское изреченіе: summum jus summa injuria. Туть на помощь приходить естественная справедливость (aequitas), въ отличе отъ строгаго права. Она состоить въ примирении противоборствующихъ притязаній и въ стремленіи оказать уваженіеобъимъ волямъ, добросовъстно проявляющимъ свою двятельность во вившнемъ мірів. Неріздко самый законъ принимаеть во внимание эти столкновения и полагаеть соответствующія нормы; но еще чаще это дівлаеть судь, который этимъ путемъ сиягчаетъ строгія требованія права естественною справедливостью. Этимъ способомъ римское гражданское право перешло отъ суроваго квиритскаго права къ праву народному (jus gentium), основанному на естественномъ разумв и на справедливости.

Въ этихъ ръшеніяхъ суда принимается во вниманіе не только формальный актъ, но и самое его содержаніе. И къ послъднему прилагаются начала правды уравнивающей. Основное правило здъсь то, что при взаимнодъйствін равныхъ между собою лицъ должно господствовать уравненіе и во взаимныхъ услугахъ, какъ бы онъ ни отличались другъ отъ друга качественно. Вслъдствіе этого, прилагаемая здъсъ

правла получаеть название оборотной или миносой (justitia commutativa). Но очевидно, что для установленія равенства между твиь, что дается, и твиь, что получается, необходимо, чтобы качественно различные предметы были возведены къ общему отвлеченно количественному опредвлению. Такое опредъление есть цинность, ивридомъ которой служать деныи, какова бы впрочень ни была ихъ форма. Тажимъ образомъ, эти понятія являются не только плодомъ экономических отношений, но и юридическим требованіемъ. И туть однако последнее остается чисто формальнымъ началомъ. Отвлеченное понятіе правды не заключаетъ въ себв никакихъ основаній для опредвленія, какъ цівнности вещей, такъ и общаго ихъ мерила, а потому и здесь содержание опредвляется свободною волей липъ, которая руководится экономическими соображеніями. Цівность вещей зависить, съ одной стороны, отъ потребности, которая въ нихъ ощущается, съ другой стороны — отъ возможности ея удовлетворенія; а такъ какъ потребности людей разнообразны и изменчивы, то никакого постояннаго правила туть установить нельзя. Цівна вещей, то есть, изміряемая деньгами цінность, безпрерывно возвышается и падаеть, всявдствіе чего то вознагражденіе, которое вчера было справедливымъ, сегодня можетъ оказаться несправедливымъ.

Такимъ образомъ, по самому существу этихъ отношеній, отвлечення требованія уравнивающей правды должны сообразоваться съ свободнымъ движеніемъ жизни, то есть, съ отношеніями экономическихъ силъ. Это и дѣлается тѣмъ, что всѣ такого рода сдѣлки предоставляются свободному соглашенію лицъ, которое одно можетъ принять во вниманіе все разнообразіе мѣстныхъ, временныхъ и личныхъ условій. Законъ вступается только за ихъ недостаткомъ или въ случаѣ столкновеній; но и тутъ онъ долженъ руководствоваться указаніями практики. Когда требуется установить судомъ цѣну предмета, берется та, которая выработалась путемъ свободныхъ соглашеній.

Есть одвако отношения, въ которыхъ принадлежность

вещей тому или другому липу опредъляется не частными соглашеніями, а общимъ закономъ. Это бываетъ тамъ, гдъ приходится дълить общее достояніе или разлагать общія тяжести. Здъсь выступаетъ новое опредъленіе правды—начало правды распредпляющей, въ отличіе отъ правды уравнивающей. Послъдняя, какъ мы видъли, признаетъ людей самостоятельными и равными между собою лицами, находящимися во взаимныхъ отношеніяхъ; первая же разсматриваетъ ихъ какъ членовъ союза, составляющаго одно пълое. Одна руководится началомъ равенства ариеметическаю, другая началомъ равенства пропорціональнаю.

Последнее прилагается прежде всего въ частныхъ товариществахъ, въ которыя люди вступаютъ добровольно, но съ неравными силами и средствами. Кто больше вложиль своего капитала въ общее предпріятіе, тоть получаеть и большую часть дохода, соразмерно съ вкладомъ. То же начало господствуеть и въ техъ союзахъ, которые, возвышаясь надъ сосрою частныхъ отношеній, образують единое пілое, связывающее многія покольнія. Таково—государство. На этомъ основано распредъленіе государственныхъ тяжестей соразиврно съ средствами плательщиковъ, а также распредъленіе правъ и почестей сообразно съ способностями, заслугами и назначеніемъ лицъ. Въ государстві лице не есть только разумносвободное существо, равное со всеми другими; оно является членомъ высшаго цвлаго, въ которомъ оно првавано исполнять извъстныя, соотвътствующія его положенію обязанности. Это различное общественное значение лицъ порождаетъ между ними новое неравенство, которое существенно видоизм'вняеть естественное равенство, составляющее принадлежность гражданской, или частной соеры. Тамъ, гдв государственное начало поглощаеть въ себъ частное или значительно преобладаеть надъ последнимъ, это отношение можеть дойти до полнаго уничтожения гражданскаго равенства, съ чемъ связано непризнание липа самостоятельнымъ и свободнымъ двятелемъ во внашнемъ міръ. Это и есть точка эрвнія кріпостного права. Но такое

отношеніе стоить въ прямомъ противорвчіи съ существомъ и достоинствомъ человвческой природы, а съ твмъ вмвств и съ коренными требованіями правды. Поэтому, основнымъ началомъ разумной государственной жизни должно быть раздвленіе этихъ двухъ областей, гражданской и политической, съ подчиненіемъ каждой изъ нихъ свойственнымъ ей опредвленіямъ правды: въ первой должно господствовать равенство ариеметическое, во второй—равенство пропорціональное.

Эти два начала не противоръчатъ другъ другу: и въ гражданскомъ оборотъ требование правды состоитъ въ соразмърности того, что дается, съ тъмъ, что получается; каждому воздается то, что ему принадлежить. Но вдесь это отношение опредъляется свободною волею лицъ, а не исходить изъ общаго закона. Всяваствіе этого можеть показаться, что начало правды распредвляющей есть идеально высшее, ибо имъ управляется высшая сфера діятельности, господствующая надъ частными отношеніями. Однако, и поидев и въ двиствительности, это высшее начало получаетъ свое бытіе единственно отъ перваго, ибо основаніе его все-таки заключается въ признаніи лица самостоятельною цалью и свободнымъ даятелемъ во внашнемъ міра. Безъэтого нътъ ни правды уравнивающей, ни правды распредъляющей: Въ отношении къ рабамъ, также какъ въ отнощени къ животнымъ, право не существуетъ. Корень всякаго права есть свобода лица; а потому основныя опредъленія права касаются именю личныхь, или частныхь отношеній; общественные союзы воздвигаются надъ ними, какъ высшій порядокъ, который не уничтожаєть, а только восподняетъ частныя отношенія, виждущіяся на свободів. Таковъ непоколебимый и неизмінный идеаль права и правды, идеаль, вытекающій изъ ясныхъ требованій разума и изъ глубочайшихъ основъ духовной природы человъка.

Отсюда сладуетъ основное раздаление права на частное и публичное. Первымъ опредаляется область частныхъ, или гражданскихъ отношеній, вторымъ— строеніе и двятельность союзовъ, образующихъ единое цълое. О послъдненъ будетъ ръчь ниже. Теперь же намъ предстоитъ разсиотръть, какія требованія и права вытекаютъ изъ свободы лица, какъ самостоятельной единицы. Въ этомъ заключаются самыя элементарныя, а потому основныя опредъленія права. Какъ механика начинаетъ не съ міровой энергіи, а съ элементарнаго движенія матеріальной точки, такъ и онлосооія права должна начать съ опредъленій, касающихся отдъльнаго лица. Она можетъ двлать это тъмъ съ большихъ основаніемъ, что лице не представляется чистымъ отвлеченіемъ, подобно матеріальной точкв, а есть именно то, что наиболье реально, въ какомъ бы смыслё мы ни принимали это слово. Ему принадлежатъ и разумъ и воля, а потому оно составляетъ истинное основаніе всякаго права.

## Глава II.

## Личныя права

Французская революція провозгласила, какъ извъстно, цълый рядъ прирожденныхъ и неотчуждаемыхъ правъ человъка. Кантъ, напротивъ, утверждалъ, что прирожденное человъку право только одно, а именно, свобода; все остальное въ ней заключается и изъ нея вытекаетъ. И точно, какъ мы видъли, свобода есть корень и источникъ всъхъ правъ; но въ какомъ смыслъ можетъ она считаться прирожденнымъ правомъ человъка?

Не въ томъ, конечно, что это начало всегда ему присуще, какъ неотъемлемая принадлежность его природы, которой онъ фактически не можетъ быть лишенъ. Исторія показываетъ намъ, напротивъ, что рабство есть явленіе всеобщее; сознаніе свободы, какъ принадлежности человъческаго естества, приходитъ поздно и только у народовъ, стоящихъ на высокой степени развитія: "Человъкъ рожденъ свободнымъ, а между тъмъ онъ въ цъпяхъ", говоритъ Руссо въ началь своего Общественнато Договора. Мыслители XVIII въка видъли въ этомъ историческую неправду, къ которой

они относились чисто отрицательно. Поэтому они съ любовью обращались къ первобытному состояню, когда люди жили вольно, безъ всякаго гражданскаго порядка. Между твиъ, именно эта первобытная свобода, какъ природное опредълене человъка, есть такое начало, которое должно быть отрицаемо. Ошибка Руссо и его последователей состояла въ томъ, что они гражданскую свободу сившивали съ естественною. Истинно человаческая свобода не есть свобода животнаго, находящагося на воль, а свобода гражданская, подчиненная общему закону. Только въ силу этого подчиненія свобода становится правомъ. Но подчиненіе человіка гражданскому порядку не дается разомъ; это -двло долгой исторіи. Надобно естественнаго человіка, съ его необузданными инстинктами и страстями, превратить въ гражданина, привыкшаго къ дисциплинъ и уважающаго права другихъ. Несмотря на свое увлечение первобытнымъ состояніемь, Руссо поняль эту потребность. Въ своемь Общественном Договорь онъ исходить отъ того положения, что человікь должень отдать обществу всі свои права съ твиъ, чтобы получить ихъ обратно въ качествв члена. Но превращение естественнаго человъка въ гражданина не совершается въ силу вымышленнаго договора, который ведетъ · дишь къ нескончаемымъ несообразностямъ \*). Это-вадача многовъковаго и часто мучительнаго процесса. Подчинение человека гражданскому порядку происходить путемъ насидія и борьбы, въ которой разыгрываются всі человіческія страсти. Только мало-по-малу, по мере развитія сознанія и укорененія гражданскаго быта, эти историческія путы отпадають, и человьку возвращатся то, что лежить въ самой глубинъ его природы. Естественная свобода отрицается, съ темъ чтобы возродиться въ новомъ виде, свойственномъ

Съ подчинениемъ гражданскому порядку связана и привичка къ труду. Въ естественномъ человъкъ она отсутству-

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> •) Сп. Исчорія Полит. Ученій ч. III, стр. 126. <sup>\*\*</sup>

етъ. Для этого требуется извъстное насиле надъ собою, которое дается развитіемъ сознанія и укръпленіемъ зоди. Естественнаго человъка, также какъ ребенка, надобно принудить къ труду. Въ этомъ состоитъ экономическое оправдание рабства. Только путемъ вынужденной работы человъчество могло достигнуть той степени благосостоянія, которая давала досугъ и для умственнаго труда, а съ тъмъ вмъсть и для развитія цивилизаціи съ ея неисчерпаемыми благами.

Но если насильственное подчинение человака гражданскому порядку имъло воспитательное значение, то цъль развитія состонть все-таки въ томъ, чтобы возстановить въ немъ человіческій образь, зативваемый рабствонь. Мы виділи, что свобода составляеть самую духовную сущность человых, неотъемленое его опредъленіе, какъ разумнаго существа. Развитіе состоить именно въ томъ, что начала, лежащія въ глубинъ природы, приводятся въ сознаніе и переводятся въ жизнь. Поэтому, признаніе человіжа свободнымъ лицемъ составляеть величайшій шагь въ историческомь движеній гражданской жизни; оно обозначаеть ту ступень, на которой гражданскій порядокъ становится истинно человіческимъ. Отсюда высокое значение техъ мыслителей, которые провозглашали начало свободы, какъ прирожденное и неотъемлемое право человъка; отсюда и великое историческое значение тахъ народовъ, которые первые осуществили у себя это начало и воздали человъку должное, признавъ въ немъ образъ и подобіе Божіе, не какъ отвлеченное только върование, а какъ истину жизни и основу гражданскаго строя. У насъ этотъ великій шагъ совершился поздиве, нежели у другихъ европейскихъ народовъ, и это служить несомнівнымь признакомь нашей отсталости не только въ умственномъ, но и въ гражданскомъ отношенін; а такъ какъ признаніе въ человіжі человіческой личности составляеть также и нравственное требованіе, то и съ этой стороны намъ нечего величаться передъ другими. Новая эра истинно человіческаго развитія начинается для Россій съ парствованія Александра Второго.

Недостаточно однако провозгласить начало свободы; надобно провести его въ жизнь со встии вытекающими изъ него послъдствіями. Чти выше это начало и чти глубже оно коренится въ природт человтка, тти болте оно требуетъ яснаго сознавія и послъдовательнаго развитія.

Мы видъли, что съ свободою связано гражданское равенство, наи равенство передъ закономъ. Какъ свободныя лица, всв люди равны, и законъ долженъ быть одинъ для всвхъ; въ этомъ состоитъ основное требованіе правды. Отсюда высокое значение общегражданскаго порядка, замънившаго въ европейскихъ государствахъ старый сословный строй, который весь быль основань на гражданскомъ неравенствв. Можно сказать, что это составляеть одно изъ великихъ пріобрітеній новаго человічества. Но, какъ уже было объяснено выше, это начало относится къ гражданской области, а не къ политической, ибо люди равны только какъ свободныя лица, а не какъ члены высшаго цвлаго, въ которомъ они могутъ имъть различное назначеніе, а всявдствіе того различныя права и обязанности. Поэтому, въ 1-й стать в Объявленія право человька и гражданина, 11 иъ утвержденю началъ свободы и равенства прибавлено: общественныя различія могуть быть основаны только на общей пользви. Это начало весьма широкое; оно можеть / требовать не только различія политическихъ правъ для различныхъ общественныхъ классовъ, сообразно съ ихъ политическою способностью, но и наследственныхъ преимуществъ, на чемъ именно зиждутся монархія и аристократія. Такого рода преимущества не противорвчать гражданскому равенству, если они касаются только политическихъ, а не гражданскихъ правъ. Этимъ началомъ устраняется лишь сословный порядокъ, а не политическая аристократія и еще менве монархія.

Началомъ равенства передъ закономъ не исчерпываются однако требованія гражданской свободы. Имъ установляется только отвлеченно-формальное ся условіє; содержаніе же ея составляеть тъ различныя права, которыя вытекають изъ нея, какъ необходимыя слъдствія.

Сюда принадлежить, прежде всего, право располагать своими дъйствіями по своему изволенію, не нарушая чужого права и общихъ условій общежитія. Основное правило здёсь то, что все, что не запрещено, то дозволено, въ силу естественно принадлежащей человъку свободы. Отсюда вытекаетъ, во-первыхъ, право перемъщаться, куда угодно, и селиться, гдв угодно, не спрашивая ничьего разрышения. Этому противорвчать тв ограничения масть пребывания в поселенія, которыя установляются для извістныхъ разрядовъ лицъ, напримъръ, у насъ для Евреевъ. Воспретить людямъ, не совершившимъ никакого преступленія, вздить, куда захотять, и жительствовать, гдв хотять, есть ограниченіе правъ, которое противорівчить началу гражданской свободы. На такого рода постановленія нельзя смотръть иначе, какъ на притъсненія. Они представляють остатки кръпостныхъ взглядовъ.

Во-вторыхъ, изъ того же начала слъдуетъ право заниматься, чъмъ угодно, и избирать себъ родъ жизни по своему изволенію. Въ этомъ состоитъ свобода труда, право неотъемлемо принадлежащее человъку, какъ свободному лицу, но которое однако только въ новъйшее время получило полное признаніе въ европейскихъ обществахъ. Въ прежнія времена этому противоръчили не только кръпостное право, но и цеховыя привилегіи, которыми право на извъстныя занятія присвоивалось исключительно извъстнымъ разрядамъ лицъ. То и другое составляло послъдствіе сословнаго строя. Началу свободы труда противоръчатъ и воспрещенія извъстнымъ разрядамъ лицъ заниматься тъми или другими промыслами, какъ у насъ понынъ установлено относительно Евреевъ. И эти ограниченія представляють остатокъ кръпостныхъ воззрѣній.

Съ свободою труда связано, въ-третьихъ, право обязываться извъстными дъйствіями въ отношеніи иъ другому. Здъсь заключается источникъ личнаго договора. Какимъ ограни-

ченіянъ подвергается это право, мы увидимъ впослѣдствіи; но признаніе его нераздѣльно связано съ самымъ признаніемъ свободной человѣческой личности и неотъемлемо нривадлежащаго ей права располагать собою по собственному усмотрѣнію. Это право не простирается однако на полное отчужденіе своей личности. Человѣкъ не въ правѣ вродать себя въ рабство, ни въ крѣпостное состояніе, ибо это было бы отрицаніемъ того самаго начала, во имя котораго онъ дѣйствуетъ. Онъ располагаетъ собою какъ свободное лице; оставаясь таковымъ, онъ можетъ отчуждать тѣ или другія частныя дѣйствія, но никакъ не свою духовную сущность, признаніе которой составляеть основаніе всякаго права. Поэтому всѣ дѣйствія, направленныя къ этому отрицанію, неправомѣрны; юридическій законъ не можетъ ихъ признать.

Здась можеть возникнуть вопрось: имаеть ли человакъ право посягать на собственную жизнь? Нъкоторые юристы, 1 какъ Іерингъ, отрицаютъ это право, на томъ основании, что человъкъ принадлежитъ не себъ, а обществу, а потому не имъетъ права лишать последнее полезнаго члена. Но этотъ доводъ построенъ на совершенно ложныхъ посылкахъ. Человъкъ есть членъ общества, какъ свободное лице, а не какъ выочное животное, составляющее собственность хозянна. Съ религіозно-нравственной точки эрвнія можно осуждать самоубійство на томъ основаніи, что жизнь дана человъку Богомъ, и потому онъ не въ правъ ею располагать, а долженъ нести бремя, налагаемое на него Провидъніемъ. Но такая точка врвнія остается чисто нравственною; къ юридической сферв она не приложима: общество не Божество и никоимъ образомъ не можетъ быть Ему уподоблено. Оно располагаетъ только внашними орудіями и способами дійствія, а именно въ этомъ случав оно совершенно безсильно. Общественная власть не можеть помъшать человъку наложить на себя руку. Она можеть наказывать только покушеніе, а не самое д'яйствіе. Но наказаніе за покушеніе, совершенное въ минуту отчаянія, когда

притомъ человъкъ нанесъ вредъ одному себъ, было бы ничъмъ не оправданною жестокостью. Когда гражданенъ отчуждаетъ свою свободу, законъ можетъ объявить такой актъ недъйствительнымъ, и все остается попрежнему. Но объявить недъйствительнымъ покущение на самоубійство не имъетъ смысла. Тутъ остается только предоставить это дъло Тому, Кто въдаетъ и направляетъ сердца людей; юридическому закону не подобаетъ въ это вившиваться.

Свобода лица выражается не только въ правъ располагать своими физическими дъйствіями, но и въ свободномъвыраженіи своихъ мыслей и чувствъ. Такъ какъ юридическій законъ касается однихъ внѣшнихъ дъйствій, то внутренніе помыслы не подлежатъ его опредъленіямъ. Здѣсъ основное правило состоитъ въ томъ, что эта область должна оставаться для него неприкосновенною. Законъ, вторгаюшійся въ это святилище человѣческой души, посягаетъ на самыя священныя права человѣка, на духовную его сущность, составляющую основаніе всякаго права и всякой нравственности.

Это относится въ особенности къ свободъ совъсти. Отношенія человъка къ Богу могуть и должны опредъляться только внутреннимь стремленіемь души къ Тому, Кто одинъвидить сердца и направляеть ихъ по Своему изволенію. Какими путями Богь призываеть къ себъ человъка, это въдомо Ему одному. Если человъкъ, ишущій Бога, находить большее удовлетвореніе своихъ религіозныхъ потребностей въ одномъ въроисповъданіи, нежели въ другомъ, то никто не въ правъ возбранить ему путь, на который указываеть ему совъсть. Она одна имъетъ здъсь рышающій голось. Различныя церкви существують именно въ виду того, что духовныя потребности человъка разнообравны и могуть удовлетворяться различными способами. Когда же гражданская власть вторгается въ эту область, она преступаетъ предълы своего права и становится притъснительною.

Между твиъ, исторія наполнена именно притвсненіями такого рода; въ теченіе многихъ въковъ правительства воз-

двигали гоненія на совість. Въ этомъ случай нельзя даже сказать, что сознание свободы является плодомъ поздняго развитія. Пока христіанская перковь была въ угнетенін, ея учители краснорычиво отстаивали права совести. Тысячи мучениковъ своею кровью запечатавли высокую истину, что Богу надобно повиноваться болве, нежели человъку. Но какъ скоро церковь сдвлалась господствующею, . она сама воздвигла гоненія на еретиковъ. Среднев вковый католицизмъ въ особенности довель эту систему до ужасающихъ размеровъ. Запылали костры инквизиціи; целыя населенія истреблялись огнемъ и мечомъ во имя религіи мира и любви. Но именно эти чудовищныя противоръчія были одною изъ главныхъ причинъ паденія среднев вковой системы. Какъ скоро церковь, не довольствуясь проповъдью, прибытаеть къ принужденю, она отталкиваеть отъ себя всь возвышенныя души, которыя притеснение совести считають преступленіемь противь Бога и человічества. Свытской мысли, въ особенности философіи XVIII віка, принадлежить высокая честь борьбы за эти начала и проведенія ихъ въ жизнь. Всв новыя европейскія законодательства стали на эту почву, и это составляеть величайшій шагь на пути нравственнаго преуспъянія человічества. Это также одно изъ величайшихъ завоеваній новаго времени Стесненіе свободы совести осталось только у запоздалыхъ народовъ, недавно вышедшихъ изъ кръпостного состоянія. У насъ оно сохранилось въ гоненіяхъ на раскольниковъ, въ воспрещении переходить изъ православной въры въ другую, въ притеснени уніатовъ, въ ограничени правъ Евреевъ. Все это стоить въ явномъ противоречии съ статьями 44 и 45 Основныхъ Законовъ Россійской Имперіи, дозволяющими всвиъ русскимъ подданнымъ свободное исповъдание въры и отправленіе богослуженія.

Но если вторженіе юридическаго закона въ область совъсти противоръчить самой его сущности и его призванію, сели здъсь истинная его задача заключается единственно въ признаніц и огражденіи ея неприкосновенности, то про-

истекающія изъ религіозныхъ убъжденій вившнія дѣйствія, наравнѣ со всѣми другими, подлежатъ его опредѣленіямъ. Спрашивается: въ какой мѣрѣ онъ призванъ въ это вступаться?

Объ отношеніяхъ государства къ церкви, какъ цълому союзу, ны будемъ говорить впоследствии. Здесь речь идетъ только о личныхъ правахъ, въ которыхъ выражается отношеніе свободы къ закону. Если совість человіка признается свободною, если каждый имветь неотъемленое право исповідывать ту віру, въ истині которой онь убіждень, то нельзя воспретить ему и внашнее выражение своихъ убажденій. Все, что въ правіз сділать законъ во имя хорошо мли дурно понятыхъ требованій общественнаго порядка, этоне дозволить публичной проповёди и публичнаго отправленія богослуженія, что можеть иногда подавать поводь къ смутамъ или скандалу. Но воспретить людямъ собираться вивств для вознесенія общихъ молитвъ Божеству и для совершенія тахъ обрядовъ, которые требуются ихъ вароисповъданіемъ, есть прямое нарушеніе свободы совъсти. Юридическій законъ не имветь туть голоса и не призвань въ это вступаться. Поэтому и такъ навываемое совращение можеть считаться преступленіемь только тамь, гдв свобода совъсти не признается. По существу своему, совращение есть возбуждение религиознаго чувства, следовательно привлеченіе душъ къ Богу, а потому оно должно считаться благомъ, а не зломъ. Это одинъ изъ путей, которыми Богъ дъйствуетъ на человъка. Безъ сомнънія, государство виветъ право не терпъть сектъ, проповъдующихъ сопротивление властямъ или соединенныхъ съ безнравственными действіями и посягательствомъ на чужую личность. Но здась пресавдуются не отношенія души къ Богу, а действія, выходящія изъ предвловъ религіознаго поклоненія и которыя притомъ должны быть доказаны. Болве точное опредвление этихъ отношеній принадлежить государственному праву и политикъ; адъсь нужно было только утвердить общее начало.

Тв же правила, въ общихъ чертахъ, приложимы и къ

свободѣ мысли. И тутъ внутречніе помыслы не подлежать дѣйствію юридическаго закона. Человѣка нельзя наказывать за извѣстный образъ мыслей или за частные разговоры, если они не заключають въ себѣ побужденія къ преступному дѣйствію. Но законъ можетъ воспретить публичное выраженіе мнѣній, опасныхъ для общества или оскорбительныхъ для другихъ. Въ какой мѣрѣ оно допустимо, это—вопросъ не отвлеченнаго права, а политики. И тутъ широкая свобода служитъ признакомъ высшаго развитія; но судьею въ этомъ дѣлѣ можетъ быть единственно государственная власть. Личное право является здѣсь не только выраженіемъ умственной свободы, но и могучимъ дѣятелемъ на общественномъ поприщѣ, а потому оно должно сообразоваться съ состояніемъ и потребностями общества.

Кромъ требованій общественной пользы, личное право ограничивается и правами другихъ, также какъ и, наоборотъ, оно требуетъ признанія съ ихъ стороны. Отсюда проистекаетъ двоякое юридическое отношеніе лицъ: отрипательное и положительное.

Первое состоить въ признании неприкосновенности лица, какъ въ физическомъ его бытіи, такъ и въ духовной его сущности. Поэтому, всякое учиненное ему насиліе неправомърно, иначе какъ для отраженія имъ самимъ совершеннаго насилія. Если лице вторгается въ область чужого права, то противъ него можетъ быть употреблено припужденіе, ибо этимъ охраняется неприкосновенность другого лица, имъющаго равныя съ нимъ права. Эти отношенія распространяются, какъ увидимъ далѣе, и на то, что присвоено лицу.

Но не одно только физическое бытіе человіна требуеть огражденія; неприкосновенною должна оставаться и духовная его сущность. Человіческая личность, какъ таковая, требуеть къ себі уваженія; въ этомъ состоить ея честь. И туть юридическій законъ можеть касаться только внішней стороны отношеній. Люди могуть думать о томъ или другомъ лиці все, что имъ угодно; но они не въ праві это

выражать. Внішніе знаки уваженія должны быть ему оказаны; въ противномъ случай законъ даеть человіку право жаловаться на оскорбленіе. Очевидно однако, что туть есть духовный элементь, который не поддается юридическимъ опреділеніямь; поэтому оцінка здісь всегда произвольная, и удовлетвореніе, особенно въ случаяхъ тяжелыхъ обидъ, часто весьма недостаточно. Отсюда возникаеть самосуль, который не признается законодательствомъ, но часто поддерживается нравами, даже въ высоко образованныхъ странахъ. Человікъ самъ является судьею и защитникомъ своей чести, за которую онъ рискуеть самою жизнью. Это—выстиее самоутвержденіе человіческой личности \*).

Положительная сторона личнаго права въ отношения къ другимъ состойтъ въ правѣ вступать съ ними во всевозможныя соглашения, не нарушая однако правъ третьихъ лицъ и общихъ постановлений. И тутъ прилагается общее правило, что все, что не запрещено закономъ, то дозволено, въ силу естественной свободы человѣка. Здѣсь лежитъ источникъ всякаго рода договоровъ. Располагая собою, человѣкъ въ правѣ соединять свою волю съ волею другихъ свободныхъ существъ. Изъ этого возникаютъ различнаго рода союзы, которые однако выходятъ ужъ изъ области чисто личнаго права. Тутъ рождается цѣлый новый міръ юридическихъ отношеній, о которыхъ будетъ рѣчь ниже.

Всё эти личныя права, вытекающія изъ прирожденной человіку свободы, по самому своему понятію, иміють често формальный характеръ. Они представляють явленіе свободы въ различныхь сферахь діятельности; а такъ какъ свобода есть формальное начало, которое состоить въ томъ, что человікь дійствуеть по собственному изволенію, а не по чужому приказанію, то и различныя проявленія свободы иміють тіз же свойства. Поэтому туть нізть и не можеть быть різчи ни о какихь ціляхъ или интересахъ. Какія ціля ставить себіз человікь и какіе интересы онь преслідуеть,

<sup>&</sup>quot;) См. Курсъ госуд. науки, П, стр. 314.

это зависить исключительно отъ него самого. Право его состоить именно въ томъ, что онъ можеть действовать по своему усмотрвнію; пока онъ не нарушаеть чужого права или общихъ постановленій, т. е., пока онъ не выступаетъ изъ положенныхъ ему границъ, законъ въ это не вывщи-. вается. Хорошо или дурно человакъ пользуется своимъ правомъ, это его дъло. Онъ можетъ путетеществовать по дальнимъ краямъ или сидеть на месте; онъ можетъ работать или лениться, заниматься полезнымь деломь или пустяками, высказывать высокія истины или болтать совершенную чепуху, это до юридическаго закона не касается, ибо это область свободы. А такъ какъ личное право, то есть, власть располагать собою, составляеть корень и источникъ всёхъ правъ, то изъ этого ясно, что понятіе о правѣ, какъ о заилить интересовъ, лишено всякаго основанія. Оно противорвчить какь здравой теоріи, такъ и практик всехъ времень и народовъ. Только полное зативніе цонятія о свободв туманами реализма могло породить подобную аберрацію.

Есть однако лица, которыхъ права и обязанности опредъляются интересомъ. Это такъ называемыя юридическія лица, которыя учреждаются именно для извъстной цъли. Само учрежденіе, очевидно, не можетъ ни хотъть, ни дъйствовать; все это дълается черезъ посредство представляющихъ его физическихъ лицъ. Но послъднія пользуются правами единственно въ виду той цъли, которую они призваны осуществлять. А такъ какъ эта цъль постоянна, то такой же характеръ получаетъ и основанное на ней учрежденіе. Управляющія имъ физическія лица мъняются; мъняются также и тъ, которые имъ пользуются; само же учрежденіе остается, какъ постоянный субъектъ правъ и обязанностей, вслъдствіе чего оно и признается юридическимъ лицемъ.

Для реалистическаго воззрвнія на право ученіе о юридических лицах представляєть камень преткновенія. Старая юриспруденція легко справлялась съ этимъ понятіємь. Она знала, что право есть не онзическое, а умственное, или метаонзическое отношеніе, а потому, когда жизнь тре-

бовала созданія чисто мыслимаго лица, она, не обинуясь, установляла таковое и присвоивала ему извёстныя права и обязанности. Всв законодательства въ мірв наполнены подобными установленіями. Но для реалиста всв эти созданія метафизики представляются устаръвшими предразсудками, которые надобно выкинуть за борть; онъ признаеть единственно то, что можно видеть и осязать. Реальны, очевидно, только физическія лица; они одни могутъ имъть и какой-нибудь реальный интересь, то есть, пользоваться или наслаждаться жизненными благами. Юридическое лице къ этому неспособно: оно не встъ, не пьетъ, не радуется, не скорбить, следовательно, съ точки зренія реалистовь, смешивающихъ право съ интересомъ, оно не можетъ имъть никакихъ правъ. А потому истинными субъектами права въ юридическихъ лицахъ должны быть признаны физическія лица, входящія въ ихъ составъ или пользующіяся ихъ благами.

Но тутъ возникаютъ неодолимыя затрудненія. Когда дъло идеть о корпораціи, состоящей изъ членовъ, которые образують единое цівлое, то можно еще съ нівкоторнить правлоподобіемъ утверждать, что истинные субъекты права есть Физическія лица, а не Фиктивное юридическое лице; однако и это будетъ невърно, ибо юридическое лице не есть простое товарищество. По признанію самихъ послідователей этого ученія, субъектами права должны быть признаны не только настоящія, но и будущіл, неизвістныя, реально не существующія лица, не имъющія ни сознанія, ни воли. Силою вещей, мы уносимся туть въ чисто мыслимую сферу, отръшенную отъ всякой реальной почвы. Но еще хуже обстоить діло относительно учрежденій, которыя служать для пользованія совершенно неопределенных випь. наприміръ, больницъ или богадівленъ. Туть приходится субъектами права признать больныхъ и нишихъ, и притомъ только съ минуты вступленія по минуту выхода ) Ясно, однако, что подобный выводъ представляеть чистыйший

<sup>°)</sup> Cm. lhering: Geist des rom. Rechts III, crp. 341 m erhn.

абсурдъ. Нишій не имветъ никакого права на вступленіе въ богадвльню; онъ помвщается въ нее въ силу рвшенія управляющихъ ею лицъ. Но послвяніе двйствуютъ не по собственному праву, а какъ представители юридическаго лица, и сами не пользуются богадвльней, изъ чего ясно, какъдень, что и въ этомъ случав право и интересъ суть двв разныя вещи. Интересъ въ помвщеніи имветъ нищій, который не имветъ на это никакого права, а право помвщать имвютъ лица, которыя не имвютъ въ этомъ никакого интереса. Самое право принадлежить не имъ, а юридическому лицу, котораго они являются представителями. Въ чемъ же заключается основаніе этого права?

Оно раскрывается изъ самыхъ условій возникновенія юридическаго лица. Простейшій случай есть тоть, когда богадальня учреждена единичнымъ лицемъ, при своей жизни нии по завъщанію, но во всякомъ случав какъ постоянное установленіе. Это лице представило и уставъ на утвержденіе государственной власти. Всв права и обязанности юридическаго лица опредвляются этимъ уставомъ; на основани его двиствують и тв, которые управляють учрежденіемъ; отъ этого акта они получають всв свои права. Слвдовательно, источникомъ права является здёсь воля учредителя, утвержденная закономъ. Эта воля продолжаетъ существовать, когда лица давно уже нътъ въ живыхъ. Учрежденіе управляется и дійствуеть согласно съ волею учредителя, и если, съ измънившимися условіями жизни, назначеніе его теряеть свой существенный смысль, то завъщанному имуществу дается другое назначение, ближайшее къ этой волъ.

Въ этихъ отношеніяхъ раскрывается духовная природа воли, какъ постояннаго начала, не только отрѣшеннаго отъ чувственнаго бытія, но идушаго за предълы земного существованія единичнаго лица. Для реалистовъ это—абсурдъ: какъ скоро человѣкъ пересталъ существовать, такъ воли уже нѣтъ, а потому посмертныя его распоряженія не ниѣютъ силы. Но тлубокій смыслъ человѣческаго рода всегда признавалъ уваженіе къ волѣ умершихъ однимъ изъ

коренныхъ началъ права. Въ наслъдственномъ правъ оно можеть простираться на многія покольнія. Таково значеніе запсвідных вижній. Однако, въ посліднемъ случай, воля умершаго приходить въ столкновение съ волею живыхъ, которыхъ права стесняются такого рода распоряженіями. Поэтому эдісь возможны различныя різшенія. Отъ законодателя зависить дать перевёсь тому или другому элементу или установить известный способъ ихъ соглашенія. Объ этомъ будетъ рачь впосладствии. Когда же этого столкновенія нать, что именно имаеть масто при учрежденіи юрадическаго лица, которое существуеть не само по себъ, а единственно какъ представитель воли умершаго, то послъдняя получаетъ значеніе непреложнаго закона. Источникъ этихъ отношеній заключается въ томъ, что воля человека, какъ разумнаго существа, не ограничивается настоящимъ днемъ, а простирается на отдаленное будущее, далеко за предвлы собственной его жизни. Отсюда уважение къ этой воль, составляющее законь духовнаго бытія. Оно одно даеть человъку возможность исполнить истинное свое назначеніе, возвыситься надъ впечатлівніями настоящей минуты и простирать свои взоры на то, что прочно и неизменно.

Тѣ же самыя начала, съ еще большею силой, прилагаются и къ юридическимъ лицамъ, учреждаемымъ по волѣ многихъ лицъ, соединяющихся въ общемъ рѣшеніи. Наконецъ, юридическое лице можетъ быть учреждено государствомъ, которое само есть юридическое лице. Въ такомъ случаѣ существованіе его зависитъ отъ воли государства и прекращается съ измѣненіемъ этой воли. Здѣсь мы имѣемъ дѣло уже съ учрежденіями публичнаго права, о которыхъ будетъ рѣчь ниже.

Постоянство воли составляеть основное юридическое начало и въ опредълении отношений лица къ окружающему міру, съ одной стороны,—къ физической природъ, съ другой стороны,—къ равнымъ ему лицамъ. Изъ первыхъ рождается собственность, вторыя опредъляются догогоромъ.

## LEABA III.

## Собственность \*).

Первое явленіе свободы въ окружающемъ мір'в есть собственность. По праву разумнаго существа, челов'якъ налагаетъ свою волю на физическую природу и подчиняетъ ее себъ.

Человъкъ, съ матеріальной стороны, самъ есть физическое существо и, какъ таковое, имветъ известныя потребности, которыя онъ удовлетворяеть, обращая въ свою пользу предметы матеріальнаго міра. Въ этомъ отношенім онъ стоить на-ряду съ животными. Многія изъ последнихъ, подобно человъку, не ограничиваются отысканіемъ и поглощеніемъ пищи; они ділають запасы, строять себі жилища. Птицы вьють гивзда, муравьи собирають кучи, бобры воздвигають себв шалаши. Присвоеніе вившнихъ предметовъ для удовлетворенія физическихъ потребностей составляеть необходимую принадлежность всякаго органическаго существа. Но не въ этомъ заключается основание юридическихъ отношеній. Тъ, которые выводять собственность изъ удовлетворенія физическихъ потребностей, не имъютъ понятія о томъ, что такое право. Последнее есть не физическое, а умственное начало. Оно вытекаетъ изъ свободы разумнаго существа, котораго призвание состоить въ томъ, чтобы быть владыкою безличной природы. Кантъ превосходно выясниль это умозрительное значение права, какъ чисто умственнаго отношенія, въ отличіе отъ физическго владівнія. И это признается всеми законодательствами въ міре. Право собственности, какъ умственная принадлежность вещи лицу, вездв отличается отъ физическаго владенія.

Кому же принадлежить право присвоивать себв предметы онвическаго міра? Очевидно, тому существу, которому, по самой его природв, принадлежить свободная воля, то есть, единичному лицу. Присвоеніе имущественныхъ правъ юри-

<sup>\*)</sup> Ср. Собственность и Государство, ин. I, гл. III.

дическимъ лицамъ есть уже явленіе производное, какъ в самое созданіе таковыхъ лицъ. Присвоеніе же права собственности соединеніямъ лицъ можетъ быть только слъдствіемъ сознательнаго или инстинктивнаго соглашенія единичныхъ воль. Если у единичнаго лица нътъ права присвомвать себъ вещи съ исключеніемъ другихъ, то этого права нътъ и у собранія лицъ; его нътъ и у юридическаго лица, которое есть созданіе совокупной воли. Это и призваютъ послъдовательные противники права собственности. По ихъ понятіямъ, земля и всъ ея произведенія принадлежать не отдъльнымъ людямъ и даже не народамъ, а всему человъчеству.

Но такая постановка вопроса не только лишена всякаго разумнаго основанія, но ведеть къ полной невозможности присвоить что бы то ни было кому бы то ни было. Когла говорять, это Богь даль вемлю всему человечеству, то это не болье какъ фантастическое утверждение или, върнъе. пустая фраза. Доказательства двиствительности подобнаго дара никто, конечно, никогда не представляль. Человъчество, какъ цълое, не способно даже имъть какія-либо имущественныя права, ибо это не юридическое лице, нивющее свои установленные органы, а общій духъ, проявляющійся только въ общемъ ходъ исторіи. Если бы для присвоенія вещей требовалось согласие всего человічества, то его получить нельзя, а потому право присвоенія перестало бы существовать, а съ тамъ вмаста и удовлетворение человаческихъ потребностей сделалось бы невозможнымъ; человекъ низошель бы на степень животныхъ. Но, съ другой стороны, кто во имя правъ всего человъчества, требуеть уступки присвоеннаго другими, тотъ долженъ предъявлять актъ, въ силу котораго указанная вещь должна быть уступлена ему, а не другому, чего также невозможно исполнять. Отъпритязаній со стороны всего человічества право личнаго присвоенія ограждено природою вещей. Разумный симсяв этой теоріи заключается единственно въ томъ, что физическая природа подчиняется людямъ, какъ разумно-свободнымъ существамъ, а это ведетъ къ личной собственности. Съ точки зрвнія общечеловвческой, также какъ и съ точки зрвнія единичной воли, вещь принадлежитъ тому, кто обратиль ее на пользу человвка, а это двло—единичнаго лица, которое одно имветъ и волю для обращенія вещей на свои потребности, и руки для исполненія этого хотвнія, и разумъ для изобрвтенія нужныхъ для того средствъ. Следовательно, съ какой бы стороны мы ни посмотрвли на предметъ, единичная воля всегда является источникомъ присвоенія вещей.

Мы видели однако, что свобода разумнаго существа тогда только становится правомъ. когда она подчиняется общему закону. Свобода лица находитъ границу въ признании свободы другихъ. Поэтому, въ силу естественнаго закона, право присвоенія относится единственно къ тёмъ вещамъ, которыя не присвоены другими. Отсюда изреченіе римскихъ юристовъ, что вещь, никому не принадлежащая, присвоивается первому, кто ею завладетъ (res nullius cedit primo occupanti, или quod nullius est, ratione naturali оссиранті conceditur). Физическія вещи я, въ силу своей свободы, могу присвоивать себё; но чужой воли я не въ правё касаться. Тутъ является уже иное, высшее начало: "Тутъ человёчество!" какъ выразился Шеллингъ. "Передъ этимъ я долженъ остановиться".

Таково первоначальное, непоколебимое основание права собственности: человъкъ имъетъ право присвоить себъ то, что не принадлежитъ никому, и не имъетъ права касаться того, что принадлежитъ другому. Это— прямое приложение общаго опредъленія права къ присвоенію вещей. Противъ этого не имъетъ силы возраженіе, что если одинъ присвоиваетъ себъ извъстное количество вещей для удовлетворенія своихъ потребностей, то и другому принадлежитъ совершенно такое же право, а потому всъ вещи должны быть поровну подълены между наличными лицами. Какъ уже замѣчено выше, подобное возраженіе доказываетъ только, что тъ, которые его дълають, не имъютъ

понятія о правів. Ни естественное, ни положительное право не даеть человаку ничего; оно только признаеть его свободу и подчиняеть ее общему закону. Въ приложении къ собственности, право признаетъ за человъкомъ законнуювозможность пріобратать, но какъ онъ воспользуется этою возможностью, это предоставляется его свободъ; закону до этого нътъ дъла. Одинъ пріобратаетъ больше, другой меньше, третій ничего не пріобратаеть. Одинь займеть клочокъ земли и будетъ его обрабатывать, другой пойдетъ на охоту, третій ловить рыбу. Для права это безразлично; оно требуеть только, чтобы никто не касался того, что присвоено другими. Поэтому и вновь нарождающіяся поколівнія, которыя являются на світь, когда все уже присвоено и никому не принадлежащихъ вещей не остается, не имъють права требовать, чтобы имъ была выдёлена какая-нибудь часть изъ чужого имущества. Они могутъ пріобрівтать уже не первоначальными, а производными способами, отъ родителей или по соглашению съ другими. Если же они хотять воспользоваться первоначальнымъ способомъ присвоенія собственности, то они должны идти въ незанятыя пустыни.

Нъть сомнънія однако, что при взаимномъ разграниченіи свободы могуть произойти столкновенія, не только вслъдствіе насилія, учиненнаго одними надъ другими, но и по самому существу юридическихъ отношеній. Пока усвоенная вещь находится въ физическомъ обладаніи лица, спора быть не можетъ; нельзя овладѣть вещью иначе, какъ учинивъ насиліе надъ лицемъ. Но право, какъ сказано, есть отношеніе умственное, продолжающееся даже тогда, когда физическое отношеніе прекратилось. Человѣкъ присвоилъ себѣ никому не принадлежащую вещь; но овъ не можетъ постоянно держать ее въ рукахъили стоять на ней своимъ тѣломъ. Право состоитъ именно въ томъ, что присвоенная вещь принадлежить ему, даже когда онъ физически съ нею не связанъ; только этимъ способомъ она подчиняется волѣ, какъ духовному началу, и можетъ служить постояннымъ ея

пълямъ. По какимъ же признакамъ можно судить объ этой принадлежности? Человъкъ можетъ поставить знакъ; но знакъ есть нъчто преходящее и не всегда понятное для другого. Надобно опредълить, какого рода знаки должны служить признаками принадлежности вещи тому или другому лицу, а для этого очевидно требуется соглашеніе. Такъ и поступаютъ въ международныхъ отношеніяхъ при усвоеніи пустынныхъ странъ.

Есть однако признакъ, по которому, въ силу естественнаго закона, можно судить о принадлежности вещи. Этотъ признакъ есть положенный на нее трудъ. Если человъкъ обработалъ землю или построилъ жилище, никто не можетъ сомнъваться въ томъ, что эта вещь принадлежитъ ему, а не другому. Мы приходимъ здъсь ко второму основаню собственности—къ праву труда. Право овладънія есть наложеніе воли на физическій предметъ; право труда есть соединеніе съ вещью части самой личности человъка, его дъятельности, направленной къ обращенію вещи на пользу лица. Тутъ чисто умственная связь переходитъ въ реальную; она выражается въ видимыхъ результатахъ. Однако, послъднее право предполагаетъ первое, ибо для того, чтобы приложить свой трудъ къ физическому предмету, надобно первоначально имъ овладъть.

Казалось бы, нвтъ ничего проще и ясиве того правила, что плоды труда принадлежатъ тому, кто трудился. Оно составляетъ совершенно очевидное требованіе справедливости, а вмъств и непоколебимое основаніе собственности, и притомъ личной, ибо трудится лице, а не общество. Право труда, по существу своему, есть чисто индивидуалистическое начало. Однако и эта совершенно очевидная истина отвергается сощалистами. Они говорятъ, что если бы это начало было върно, то произведенія принадлежали бы рабочимъ, а не хозяевамъ и капиталистамъ, которые пользуются чужимъ трудомъ. Но такое возраженіе могло бы имъть силу только при существованіи рабства, а не при свободныхъ отношеніяхъ между людьми. Рабочій продаль

свою работу и получиль за нее цвну; ни на что другое онъ не имветъ права. Эта цена составляетъ ничтожную долю ціны произведеній, которыя, переходя изъ рукъ въ руки, черезъ множество стадій, оплачиваются наконець потребителемъ. Эта плата можетъ возмъщать или не возмъщать издержки производства, вслъдствіе чего предпріятіе можеть приносить выгоды или убытки: до всего этого рабочему нътъ дъла. Онъ получилъ свое и не можетъ имътъ притязаніе ни на что другое: въ барышахъ и убыткахъ онъ не участвуетъ. Если ему выдается доля прибыли, то это добрая воля хозянна, а отнюдь не его право. Но вато, съ другой стороны, то, что онъ пріобрвять, составляеть неотъемлемую его собственность. Тв, которые утверждають, что онъ получилъ слишкомъ мало, не могутъ отрицать, что это малое принадлежить ему и никому другому. Кто работаль какими бы то ни было способами, своими ли руками или умомъ, пріобрътая орудія, соединяя силы, направляя предпріятіе, разсчитывая возможныя выгоды или убытки, для того пріобрътенное составляеть неотъемлемое его достояніе, котораго онъ не можетъ быть лишенъ безъ вопіющаго нарушенія справедливости. Чтобы опровергвуть эту очевидную истину, соціалисты принуждены признать, что работающій не принадлежить себв, что онь рабь общества, въ отношени къ которому онъ состоитъ въ неоплатномъ долгу, получая отъ него заработную плату только въ видъ авансовъ, подъ будущую работу. Именно къ этой точкв зрвнія приходить самый последовательный изъ соціалистовъ, Прудонъ. Но такой взглядъ есть полное отрицаніе свободы лица, а слідовательно и всякаго права. Превращеніе человіка въ рабочій скоть, принадлежащій фантастическому существу, именуемому обществомъ, таково послъднее слово соціализма \*).

Менве последовательные соціалисты не идуть такь да-

<sup>\*)</sup> Болве подробный разборъ ученія соціалистовъ см. въ воекъ сочиненію Собсивенность и Государство. І, стр. 97 и след

леко. Они утверждають только, что заработная плата, въ силу жельзнаго вакона, ограничивается скуднымъ пропитаніемъ, а потому рабочіе не въ состояніи сберегать и діздаться собственниками. Ніжоторые объявляють даже, что они не должны сберегать; въ этомъ видять преступленіе противъ своихъ собратьевъ. По мивнію этихъ теоретиковъ, рабочій, который сділался капиталистомъ, есть самое противное явленіе, какое можно встр'ятить. Лассаль въ особенности отличался этого рода декламаціей. Когда нужно отвергнуть неопровержимый факть, соціалисты не гнушаются никакими абсурдами. Отвітомъ на это могуть служить тіз громадныя сбереженія, которыя ділають рабочіе въ богатыхъ странажь и которыя помогають имъ поддерживать многочисленныя стачки. Путемъ сбереженій они устроивають и потребительныя товарищества и даже цвлыя промышленныя предпріятія. Прим'вромъ могутъ служить Рочдэльскіе піонеры. Когда рабочая артель на собственныя средства устроиваеть заведеніе, то принадлежность ей того, что пріобрітено на трудовыя деньги, не подлежить ни малейшему сомненю. Это не даръ фиктивнаго общества и не произвольное установленіе положительнаго законодательства, а собственность, принадлежащая рабочимъ по естественному праву, въ силу безусловныхъ требованій справедливости.

Изъ сказаннаго можно видъть, что право собственности заключаетъ въ себъ двоякій элементъ: мыслимый и вещественный, юридическое начало и осуществление его въ реальномъ владънии. Первый имъетъ источникомъ свободную волю человъка, согласную съ общимъ закономъ, второй естъ проявление этой воли въ матеріальномъ міръ. А такъ какъ уважение къ свободъ составляетъ основание всямаго права, то фактическое владъніе, какъ явленіе свободы, должно быть ограждено отъ всякаго посягательства, пока оно не приходитъ въ столкновеніе съ правами другихъ. Отсюда важное юридическое значеніе владънія. Какъ выраженіе свободы, оно веегда предполагаетъ право. Кто это отрицаетъ, тотъ долженъ доказать противное; на немъ ле-

житъ бремя доказательствъ. Отсюда изреченіе: beati possidentes! (счастливы владіющіе).

Однако, фактически владение можеть и не совпадать съ правомъ. Именно потому, что это два разные эдемента, они могуть расходиться. Право можеть принадлежать одному лицу, а владение можеть находиться въ рукахъ другого. Туть возникаеть вопросы: какого рода это владыне, добросовъстное или не добросовъстное, то есть, полагаеть ли владелець, что онь имееть право на вещь, или онь знасть или можеть предполагать, что вещь принадлежить другому? Это-вопросъ не нравственный, а чисто юридический. Разница между твиъ и другимъ заключается въ томъ, что добросовъстный владълецъ подчиняется общему закону ж ошибается только на счетъ его приложенія; недобросовъстный же владълецъ, обращая въ свою пользу то, что вавъдомо или предположительно принадлежитъ другому, тыть самымы нарушаеты общій законы. Изы этого двоякаго отношенія проистекають разныя юридическія послідствія. Уважение къ воль, уважающей законь, составляеть коренное начало права, тогда какъ воля, нарушающая ваконъ, не имъетъ права на уважение. Поэтому добросовъстному владельну оставляются плоды, полученные съ имущества, недобросовъстный же долженъ возвратить мущество съ плодами. Таково совершенно раціональное постановленіе римскаго права, основанное на чисто юридическихъ началахъ, то есть, на требованіяхъ справедливости, помимо всякихъ постороннихъ соображеній. Оно опредвляєть и самый моментъ превращенія добросовістнаго владінія въ недобросовъстное. Этотъ моментъ есть предъявление иска. Какъ скоро другой заявиль притязание на вещь, находящуюся въ моемъ владении, такъ я не могу уже считать себя безспорнымъ собственникомъ; ръшеніе принадлежитъ не мив, а общественной власти. Все это совершенно просто

<sup>\*)</sup> Г. Петражинкій написать цілое сочиненіе о правахъ добросовістниго владільца; но именно этихъ придическихъ основаній вопроса онъ вовсе дв-

Но этимъ не ограничивается значение владения. Съ теченіемъ времени оно переходитъ въ собственность. Проявляясь во вившнемъ мірів, воля человізка подчиняется опредъдениямъ времени. Постоянство воли выражается въ постоянстві дійствій. Это не значить, что человінь долженъ ежеминутно предъявлять свои права на принадлежашія ему вещи; такое требованіе превратило бы умственвое отношение въ физическое. Но если онъ въ течении долгаго времени не заявляль о своихъ правахъ и предоставляль другимь присвоивать себв принадлежащее ему ммущество, то последнее становится въ положение вещи, оставленной хозянномъ. Вивств съ физическимъ отношеніемъ порывается и юридическое. А съ другой стороны, долговременное безспорное владъние все кръпче и кръпче связываетъ владъльца съ обладаемымъ предметомъ. Воля, проявляющаяся въ безспорномъ владеніи, въ свою очередь должна быть уважена; вследствіе этого, возникающее отсюда новое право вытёсняеть наконець старое. Таковы основанія давности. Установленіе того или другого срока, какъ и всв фактическія опредвленія, есть двло произвола, но сущность отношенія вытекаеть изъ самой природы права, изъ уваженія къ воль, связанной съ вещью долговременнымъ обладаніемъ и требующей узаконенія упроченныхъ временемъ отношеній. Прочность права составляетъ первое требованіе лица. Только при этомъ условіи оно можеть ставить себв постоянныя цвли.

Эта прочность утверждается признаніемъ собственности, какъ полнаго права лица надъ вещью. Изъ предыдущаго ясно, что это не есть произвольное учрежденіе положительнаго законодательства или захватъ людей, присвоившихъ себъ то, что имъ не принадлежитъ, а необходимое юридическое отношеніе, вытекающее изъ фактическаго и уиственнаго отношенія лица къ вещественному міру. По-

же не коснулся. Это покавываеть, до какой степени совняние права ватиндось у современниковъ.

ложительное законодательство узаконяетъ только то, что лежитъ въ природъ вещей.

Въ правъ собственности мы должны различать три момента: 1) пріобрътеніе, (2) пользованіе, (3) отчужденіе.

Относительно перваго юридическій законъ установляєть, какъ сказано, только общіе способы пріобрітенія собственности; самъ же онъ, кромів исключительныхъ случаєвь, ничего никому не присвоиваєть. Для пріобрітенія собственности нуженъ особенный актъ со стороны лица или лиць. Этотъ согласный съ закономъ актъ есть юридическій митуль; онъ составляєть юридическое основаніе, въ силу котораго вещь принадлежить тому, а не другому. Въ немъ выражаєтся свободная воля лица, присвоивающаго себів вещь. Такимъ образомъ, въ силу основнаго юридическаго правила, пріобрітеніе собственности есть частное, а не публичное дійствіе.

Исключеніе составляють способы распредвленія шуществъ, которые носять политическій характеръ. Таково было у насъ надъленіе крестьянъ землею при ихъ освобожденіи. Кръпостное право установилось вслъдствіе потребностей государства. Въ древней Россіи служилые люди обязаны были въ теченіе всей своей жизни нести государеву службу; съ этою целью они наделялись поместыями. Но земля безъ рабочихъ рукъ не приносила дохода; пришлось укръпить крестьянь, съ тэмь чтобы помъщики могли исполнять свои политическія обязанности. Отсюда выработалось крыпостное право, которое сохранилось, даже когда обязательная служба дворянь была уничтожена. Когда же, наконецъ, ненормальность этихъ отношеній привела къ освобожденію крестьянъ, надобно было, въ видахъ справедливости и общественной пользы, дать последнимь ту землю, на которой они сидели, вознаградивъ за это помъшиковъ. Такимъ образомъ совершилось надъленіе крестьянъ землею. Это быль политическій акть, разрішавшій віковыя связи, но никакъ не могущій служить приміромь вормальнаго распредвленія собственности.

Точно также какъ пріобрътеніе, пользованіе собственностью, по самому понятію, вполна зависить отъ усмотранія лица. Собственность есть область свободы человіка, а потому онъ волень делать съ вещью все, что онъ хочеть, некому не давая въ томъ отчета. Вещь самостоятельнаго значения не имъетъ; она служитъ потребностямъ человъка, а въ своихъ потребностяхъ единственный судья онъ самъ, и никто другой. Отсюда такъ называемое право употребленія и злоупотребленія (jus utendi et abutendi), противъ котораго вопіють сопіалисты. Прудонь называеть это безвравственнымъ началомъ, которое порождено насиліемъ; онь видить въ немъ самое чудовищное притязаніе, которое когда-янбо освящалось гражданскими законами. А между тъмъ оно составляетъ прямое и необходимое послъдствіе человъческой свободы. Въ правъ употреблять вещь по собственному усмотренію заключается право употреблять ее хорошо или дурно. Нравственность можеть меня осуждать за дурное употребленіе, но праву до этого нътъ дъла, нбо это - область моей свободы. Я могу объедаться и опиваться черезъ міру; но если я полноправное лице, никто не въ прав' мна это воспретить; можно только меня осуждать за безиравственное употребление своей свободы и собственности. Если же я воленъ принадлежащую мнъ вещь потребить на свои надобности, не спрашивая ничьего разрешенія и не давая никому отчета, то очевидно, что я въ праві сділать изъ нея и всякое другое употребленіе, нбо меньшее заключается въ большемъ. Есть, конечно, вещи, которыхъ потребить нельзя; но ничто не мізшаеть мніз превратить ихъ въ деньги и последнія употребить на свои удовольствія и прихоти. Такимъ образомъ, даже противное вравственнымъ требованіямъ употребленіе собственности не можеть быть воспрещено полноправному лицу; твиъ болье дозволительно употребление, согласное съ нравстренными и экономическими началами. Если я могу потребить вещь, то тымь болые я вы правы обратить ее вы орудіе новаго производства. Поэтому, утвержденіе соціалистовъ, что произведенія принадлежить липу, но капиталь принадлежить обществу, не имбеть даже и твии основанія. Право обращать произведеніе труда въ капиталь составляєть естественную и неотъемлемую принадлежность вытекающаго изъ труда права собственности. Обществу капиталь не принадлежить, потому что общество его не произвелю. Странно доказывать такія очевидныя истины; но еще страннъе видъть совершенно безсмысленное ихъ отрицаніе.

Право распоряжаться своею собственностью ниветь однако свои границы, также какъ и всякое другое право. Эти границы полагаются правами другихъ и общественными потребностями. Я не въ правъ дъдать такое употребление своей собственности, которое стесняеть права другихъ нач наносить имъ вредъ, напримвръ, воздвигать зданіе, которое отнимаеть свыть у сосыда или накоплять нечистоты, заражающія воздухъ. При всякомъ сожительстві людей необходимы общія правила, охраняющія порядокъ, безопасность и удобства жизни, и чемъ скучение население, темъ настоятельные эти требованія. Отсюда разнообразныя полицейскія постановленія, обязательныя для собственниковъ, особенно въ городахъ и на фабрикахъ. Есть и такіе виды собственности, которые, по самой своей природв, не составляють исключительной принадлежности одного лица, но имъють общее значеніе. Я не могу запереть протекающую по моимъ владеніямъ воду, отнимая ее у соседей, или поднять ее такъ, чтобы она затопляда ихъ земли. И тутъ необходимы общія постановленія. Къ тойже категорів принадлежатъ и правила, предупреждающія истребленіе лісовъ. Въ какихъ именно случаяхъ требуются таного рода ограниченія и какъ далеко они простираются, это опреділяется практическими потребностями, то есть, опытными данными, а потому всецьло принадлежить положительному законодательству. Съ точки врвнія философскаго права тверло стоить одно правило, что собственность есть норма, а стысненія составляють ноключеніе. Это-то самое правило, которое существуеть и относительно личныхъ правъ. Вездъ

нормальное начало есть свободное распоряжение своимъ лицемъ и имуществомъ. На немъ следуетъ темъ боле настанвать, чемъ сильнее поползновение общественной власти вторгаться въ частную сферу. Пользуясь своимъ правомъ, положительное законодательство можетъ, подъ видомъ общественной пользы, до такой степени стеснить собственность, что отъ нея ничего не останется, точно также какъ оно можетъ опутать человека всякаго рода стеснениями, такъ что ему нельзя будетъ дохнуть. Но такого рода фактическое отношение закона къ свободе есть не более какъ злоупотребление права, противоречащее истинной его сущности. Цель права, какъ разумнаго начала, можетъ состоять единственно въ томъ, чтобы освободиться отъ этихъ путъ.

Требованія общественной пользы могуть однако простираться и до полнаго отчужденія личной собственности. Когаз нужно провести дорогу или улицу, вемля принудительно отбирается у владільцевь. Но при этомъ признается и право собственности, тімь, что владільцу дается справедливое вознагражденіе. Онъ лишается вещи, но сохраняеть ея ціну, то есть идеальное ея значеніе, какъ извістнаго количества имущества, которое можеть быть превращено во всякое другое. Такимъ образомъ согласуется личное начало съ общественнымъ. Первое подчиняется послівднему, но получаеть, вмість съ тімь, полное признаніе. Количественно, собственность отъ этого не умаляется.

Если принудительное отчуждение собственности допустимо только съ справедливымъ вознаграждениемъ, то добровольное отчуждение всегда зависитъ отъ воли владъльца. Это право заключается въ самомъ правъ собственности. Какъ область свободы, она пріобрътается и отчуждается по усмотрънію лица. Владълецъ можетъ отдать ее даромъ или за какую угодно цъну; это вполнъ отъ него зависитъ. Въ силу этого акта имущество становится собственностью другого лица. Отсюда новые, производные способы пріобрътенія собственности. Актомъ свободной воли право пере-

носится съ одного лица на другое. На этомъ основанъ весъ гражданскій оборотъ и возможность для человъка удовлетворять своимъ потребностямъ чужими произведеніями. И тутъ, при взаимномъ обмънъ, собственность, передаваясь другому, сохраняется въ цънъ имущества, которое остается за владъльцемъ. Этимъ уравновъщиваются требованія обънхъ сторонъ. Мы возвратимся къ этому вопросу въ ученім о договоръ.

Отчужденіе можеть быть и посмертное. Мы виділи, что воля человіжа уважаєтся и за преділами земной его жизни. Вслідствіе этого, имущество его переходить къ наслідникамь или къ тімь лицамь, кому онь его завішцять. Такимъ образомь, пріобрітенное однимь поколініємь передается другому, которое, въ свою очередь, умножаєть полученное достояніе и передаеть его своему потомству. Въ этомъ процессі собственность идеть накопляясь. Отсюда великое значеніе капитала. Въ немь заключаєтся первое и главное условіе матеріальнаго развитія человіческаго рода и умножающагося его благосостоянія. Не нужно повторять, что онь составляєть частное, а не общественное достояніе. Это ясно изъ самаго юридическаго его характера, изъ способо въ его возникновенія и его передачи.

Съ умножениемъ собственности связано и неравное ея распредъление. Переходя отъ одного лица из другому и передаваясь отъ поколънія покольнію, собственность накопляется въ однихъ рукахъ въ большемъ количествъ, въ другихъ въ меньшемъ; а такъ какъ матеріальныя и экономическія условія и положеніе людей безконечно разнообразны, то столь же разнообразенъ и размъръпріобрътаемато ими имущества. У одного недостаетъ на скудное пропитаніе, а въ рукахъ другого накопляются несмътныя богатства. Такое разнообразіе положеній составляетъ, какъ сказано, общій законъ природы, которая распредъляеть свои блага въ неравномъ количествъ между людьми, населяющими земной шаръ: одни живутъ подъ полюсами, другіе подъ тропиками; одни въ странахъ, едва доставляющихъ

скудную шищу, другіе въ краяхъ, изобилующихъ всеми благами; одни родятся среди племенъ, стоящихъ на самой низменной ступени развитія и неспособны надъ нею подняться, другіе обладають всёми высшими дарами духа. Къ этому разнообразію положеній и способностей присоединяется то, которое проистекаеть отъ различнаго пользованія свободою. Мы видъли, что свобода, по существу своему, ведеть къ неравенству. Въ области собственности это проявляется въ полной мірів, и этого неравенства нельзя уничтожить, не уничтоживъ самаго его корня, то есть человізческой свободы, слідовательно не посягнувъ на то, что составляеть источникь всякаго права. Уравнять матеріально можно только рабовъ, а не свободныхъ людей. Относительно же последняхь, все, что можеть сделать законь и что можно отъ него требовать, это-признать за всёми равную свободу пріобратать и пользоваться пріобратеннымь. Въ этомъ состоить равенство передъ закономъ, на которое указано было выше и которое существенно отличается отъ немыслимаго матеріальнаго равенства. При такихъ условіяхъ, люди, находящіеся въ неравныхъ матеріальных положеніяхь, могуть помогать другь другу; въ этомъ, какъ увидимъ, состоитъ обязанность, преимущественно нравственная, а частью и юридическая. Но источникомъ помощи является все-таки собственность, принадлежащая отдъльнымъ лицамъ и обращаемая ими на пользу другихъ. Помощь дается свободными лицами, изъ прісбрътенныхъ ими законнымъ образомъ средствъ. Въ основани лежить все-таки право собственности, съ проистекающимъ изъ него неравнымъ распредъленіемъ имуществъ. Оно составляеть непоколебимый фундаменть, на которомъ строятся всв дальныйшія общественныя отношенія.

Отчуждение собственности можеть быть и временное. Если я волень передать другому вещь всецало, то въ этомъ ваключается и право передать ее во временное употреблене. Отсюда различие между правомъ собственности в правомъ пользования. Продолжительность срока и границы

пользованія зависять оть воли сторонь и опредвляются договоромъ. По миновании срока вещь возвращается собственнику. Отъ воли сторонъ зависить и опредъление условия: вещь можеть быть предоставлена другому безвозмездно или за извъстную плату. Первое есть оказанное другому одолжение, то есть благотворительность въ общирномъ смысль, второе есть обычная сдълка гражданскаго оборота. Если человъкъ нуждается въ вещи, которая составляеть собственность другого, то онь можеть получить ее въ свое пользование за опредвленную плату. На этомъ основаны юридическія отношенія найма в займа. Сущность ихъ заключается въ томъ, что собственникъ, отчуждая пользованіе вещью, получаеть цінность этого пользованія въ видв наемной платы или процента съ капитала. Отсюда ясно, что эта плата принадлежить ему, и никому другому-Когда соціалисты утверждають, что собственникь капитала имъетъ право только на возмъщение траты имущества, а не на процентъ за пользованіе, то подобное мивніе идетъ наперекоръ самымъ очевиднымъ требованіямъ права. Этимъ утверждается, что пользование чужими вещами всегда должно быть даровое, то есть благотворительное, а это-чистая нельпость. При такомъ условіи самая работа, употребленная на созданіе капитала, остается невознагражденной, ибо капиталь служить для дарового употребленія постороннихъ липъ. Черезъ это всякія сділями сділямись бы невозможными и исчезли бы всякія побужденія къ накопленію капитала. Законъ, который постановиль бы, что проценть съ капитала долженъ принадлежать тому, кто его употребляеть, то есть, что пользование всегда должно быть даровое, быль бы повинень въ самомъ вопіющомъ нарушения справедливости, воздающей каждому то, что ему принадлежитъ.

Пользование можеть быть и постоянное; тогда оно вереходить въ право на чужую еещь (jus in те aliena). Такого рода права возникають вслъдствіе потребностей человіческаго сожительства. Они могуть быть отрицательныя, на-

примъръ, право требовать, чтобы не воздвигалось строеніе, отнимающее у меня світь, и положительныя, напримірь, проходъ черезъ чужое владъніе къ своему. На этомъ основаны разнообразные сервитуты, источникъ которыхъ лежить въ практическихъ потребностяхъ жизни, есть, въ опытныхъ данныхъ. Теорія раскрываеть только ихъ возможность. Изъ практическихъ отношеній возникають и болье широкія права на чужую вещь. Они могуть простираться до того, что за собственникомъ остается одно голое право, которое выражается въ опредвленной повинности; пользованіе же, изъ рода въ родь, всецвло присвоивается другому лицу. Последнее право получило даже названіе полезной собственности (dominium utile), въ отличіе отъ прямой собственности (dominium directum), остающейся за юридическимъ собственникомъ. Фактическое и юридическое отношение тутъ распадаются.

Такого рода права возникають главнымь образомь въ отношени къ поземельной собственности, которая имветь болве прочный характеръ, нежели движимая. Она служить матеріальною основой человвческихъ союзовъ, родового, гражданскаго и государственнаго. Первоначально человвкъ находится подъ вліяніемъ естественныхъ опредвленій; онъ не сознаетъ еще своей свободы, а является только членомъ семъи или рода, какъ цвлаго. Отсюда господство родового начала въ первобытныя времена. Оно распространяется и на имущество; земля принадлежитъ роду. Но съ развитіемъ сознанія выдвигается личное начало, а съ твмъ вмёств и потребность частной собственности. Родовая собственность разлагается личною. Этотъ процессъ наполняетъ собою гражданскую исторію человъчества.

У различныхъ народовъ онъ можетъ принимать различный характеръ. Движение задерживается и видоизивняется развитиемъ государственныхъ началъ. Въ первоначальной формъ государственной жизни, въ теократии, земля признается собственностью Бога и государя. Съ другой стороны, съ переходомъ теократическаго государства въ

свътское, родовое начало получаетъ государственный жарактеръ. Роды являются членами политическаго союза, ж родовое имущество подвергается ограничениямь, препятствующимъ свободному переходу его изъ рукъ въ руки-Въ обоихъ случаяхъ, однако, развитие личнаго начала неудержимо влечетъ за собою водворение личной собственности въ полнотв ея правъ. Примеръ перваго представляетъ Китай, примъръ второго мы видимъ въ классическижъ республикахъ. Несмотря на суровые законы Спарты, и тамъ личная собственность, съ сопровождающимъ ее неравенствомъ состояній, разложила освященный віжами государственный строй. Повсюду, вследствие неравенства, возникла борьба классовъ, которая и привела древнія республики къ паденю. Личное начало, а съ нимъ вивств и личная собственность восторжествовали въ историческомъ процессь. Это и выразилось въ римскомъ гражданскомъ правъ, которое явилось результатомъ всей древней исторіи.

Но это владычество не было прочно. Крайнее развитие личнаго начала въ средніе въка повело къ новымъ осложненіямъ. Если въ древности частное право подчинялось государственному, то въ средніе въка, наоборотъ, частное право поглотило въ себъ государственное. Вслъдствіе этого, съ поземельною собственностью опять связывались политическія права, которыя налагали на нее разно-: образныя ограниченія. Весь феодальный міръ строился на іерархіи поземельной собственности. Князь считался верховнымъ собственникомъ земли; изъ его рукъ получали ее. непосредственные вассалы короны, какъ ленное владеніе, сопряженное съ политическими обязанностями. Они, въ свою очередь, передавали ее въ таковое же владение своимъ ленникамъ, пока, наконепъ, она попадала въ руки тахъ, которые: сами ее обработывали и пользовались ею за опредъленныя. повинности уже не политическаго, а экономическаго свойства. Отсюда и развилось различіе между прямою собственностью, сопряженною съ политическими обязанностями, и полезною собственностью, имавшею экономическое значеніе.

Такое отношеніе противорівчило однако и существу государственнаго права, которое должно возвышаться надъ частнымъ, и существу частнаго права, которое не является носителемь государственныхъ началь, а имбеть свою, неотъемлемо принадлежащую ему область юридическихъ отношеній. И тутъ историческій процессь состояль въ постепенномъ освобожденіи собственности оть опутывавшихъ ее стісненій. Въ результать оказалась опять свободная собственность, такая же, какая была установлена рямскимъ правомъ. Это и есть идеаль гражданскаго порядка. Идеаломъ, какъ мы видыли, называется полное осуществленіе идеи, а идея собственности есть полновластіе лица надъ вещественнымъ міромъ. То, что заключается въ идев, является результатомъ историческаго развитія.

## LIABA IV.

## Договоръ \*).

Собственность, накъ мы видъли, есть явленіе свободы въ отношенів къ физическому міру; договоръ есть явленіе свободы въ отношенів къ другимъ лицамъ.

Взаимныя отношенія свободныхъ лицъ, не связанныхъ ниизивиъ спеціальнымъ обязательствомъ, могутъ опредѣляться только соглашеніемъ воль. Въ этомъ и состоитъ существо договоръ, — говорятъ римскіе юристы, — есть соглашеніе двухъ или многихъ лицъ на счетъ тождественнаго рѣшенія (Est autem pactio duorum pluriumve in idem placitum consensus)ъ. Иного способа привести свободныя воли иъ совокупному или обоюдному дѣйствію, кромѣ добровольнаго соглашенія, нѣтъ и не можетъ бытъ. Это совершенно ясно.

Но дъйствіе не ограничивается настоящею минутой. Ціли человіна идуть на будущее, а потому и потребное для ихъ

<sup>&</sup>quot;) Ср. Собствоиность и Государство, I, ин. I, пл. IV.

достиженія совокупное или обоюдное дійствіе носить тоть же характерь. Черезь это договорь становится облатильством»; онь связываеть волю на будущее время. Туть возникаеть вопрось: въ силу чего можеть свободная воли связать себя такъ, что она не можеть уже изизнять своего рішенія? Иными словами: на чемъ основана обязательная сила договоровь?

Отвътъ очень простъ: на принадлежащемъ липу правъ располагать своими дъйствіями не только въ настоящемъ, но и въ будущемъ, а потому и обязывать себя къ тому или другому дъйствію въ отношеніи къ другому. Какъ же скоро человъкъ связалъ свою волю съ волей другого, такъ онъ не въ правъ уже располагать ею по своему усмотръню. Онъ можетъ измънить ее только съ чужого согласія. Воля, имъющая юридическое значеніе, не есть начало, измъняющееся съ минуты на минуту, по случайной прекоти, а иъчто постоянное, подчиняющееся общему закону. Только разумная воля можетъ служить источникомъ прочныхъ отношеній между людьми. Это—не нравственное требованіе върности данному слову, а чисто юридическое условіе, вытекающее изъ самой сущности права.

Отсюда ясно, что обязательная сила договоровъ опредъляется ихъ формою, а не ихъ содержаніемъ, то есть соглашеніемъ, а не интересомъ, какъ утверждаетъ Іерингъ. Договоры могутъ служить разнообразнымъ интересамъ долей; но юридическое значеніе эти интересы получаютъ единственно вслъдствіе того, что они составляютъ предметъ соглашенія. Каковъ бы ни былъ интересъ лица въ дъйствіяхъ другого, оно не можетъ ничего требоватъ, пока соглашеніе не состоялось; а съ другой стороны, когда соглашеніе состоялось, оно имъетъ одинакую обязательную свлу для сторонъ, каковъ бы ни былъ сопряженный съ нимъ интересъ. Заемное письмо въ одинъ рубль и въ сто тысячъ одинаково обязательны. Интересы сторонъ въ исполненіи договоровъ могутъ быть весьма неравны и даже совершенно противов положны: одинъ можетъ имъть несравненно большій инте-

ресъ въ неисполнени договора, нежели другой въ исполнени, и все-таки договоръ долженъ быть исполненъ, ибо, изкъ выражаются юристы, онъ составляетъ законъ для объихъ сторонъ. Общій законъ вовсе даже не касается спеціальныхъ интересовъ, составляющихъ предметъ соглашенія. Онъ установляетъ только способы и формы соглашенія, взвъщиваніе же интересовъ онъ предоставляетъ свободной волъ лицъ. Поэтому договоръ всегда толкуется сообразно съ этою волею.

Изъ этого ясно, что съ юридической точки эрвнія для обявательной силы договоровъ требуются двъ вещи: 1) чтобы воля была свободна; 2) чтобы она была законна. — Это вытекаеть изъ самаго понятія о правъ, которое есть свобода, опредъляемая закономъ.

Свободному выраженію воли въ договоръ противоръчать такія дъйствія другого лица, которыя насилують волю или извращають ее ложными представленіями. Поэтому насиліе и обмань разрушають обязательную силу договоровь. Это признается встами законодательствами въ міръ. Она разрушается и такого рода заблужденіемь, при которомь въ соглашеніи одно лице разумьеть одно, а другое—другое. Тутъ есть только мнимое совпаденіе воль, а потому нъть настоящаго договора.

Но если вынужденный насиліемъ договоръ не имветъ обязательной силы, то это отнюдь не относится къ тому вліянію, которое оказывають на волю матеріальныя условія жизни. Признаваемая правомъ свобода человіжа есть независимость отъ чужого произвола, а не отъ матеріальной нужды. Если человікъ продаль вещь или свою работу, потому что ему нужно было уплатить долгь или прокормить свое семейство, то это не есть поводь къ разрушенію обязательства. Напротивъ, именно потому что онъ имветь: нужду; человікъ вступаеть въ обязательства къ другимъ, и это даеть ему средства себя поддержать. Между тімъ, соціалисти, не обянуясь, называють эту свободу мнимою. Они утверждають, что работникъ, подъгнетомъ нужды,

принужденъ согласиться на невыгодныя для него условія капиталиста и становится его рабомъ. Отвітомъ на это могутъ служить, какъ уже замъчено выше, сбереженія рабочихъ и учиняемыя ими стачки. Эти явленія яснъе дня доказывають, что потребность туть взаимная, и это подтверждается ежедневнымъ опытомъ во всехъ странахъ міра, где господствують свободныя отношения между людьми. Если рабочіе нуждаются въ предприниматель, то и предприниматель нуждается въ рабочихъ, точно такъ же, какъ хозявнъ дома нуждается въ квартирантахъ, а квартиранты нуждаются въ квартиръ. Эта взаимная нужда именно и составляеть основание соглашения. При этомъ одни могутъ находиться въ лучшихъ условіяхъ, а другіе въ худшихъ; это можеть имъть вліяніе на ръшеніе, но до юридическаго закона это не касается. Решеніе всегда признается свободнымъ, если оно принимается самимъ лицемъ, по собственной его воль, при ясномъ сознаніи вськъ обстоятельствь, а не вслъдствіе внъшняго насилія или обмана. Для обязательной силы договоровъ вовсе не требуется, чтобы люди находились въ равныхъ матеріальныхъ условіяхъ; нужно только, чтобы, при какихъ бы то ни было жизненныхъ условіяхъ, они сами могли взвісить свои обстоятельства и принять то или другое решеніе. Никто не заставляєть человъка, находящагося въ нуждь, принять на себя то или другое обязательство, вступить въ соглашение съ однимъ, а не съ другимъ лицемъ. Нътъ сомнънія, что онъ не всегда можеть получить тв условія, которыя ему желательны; но это-судьба всякаго соглашенія, въ которомъ участвують разныя воли, имъющія каждая свои ціли и свои интересы Соглашение состоитъ именно въ томъ, что противоположныя стремленія сводятся къ тождественному ревультату на основании собственнаго рашения, а не чужого. Это и есть. та свобода, которая составляеть основание права. Иной ныть и быть не можеть. Еслибы законь вздумаль опредыять условія сдівлокь, то этимь самымь уничтожилась бынсвобода договоровъ, а съ тъмъ вивств: уничтожились бы свободныя отношенія людей, ибо единственная совмістная съ свободою форма этихъ отношеній есть договоръ. Вні этого существуєть только принудительное подчиненіе чужой воль, то есть рабство. Къ нему и приводить соціализмъ.

Эта свобода, какъ и всякая другая, имветъ однако свои границы. Онв полагаются самымъ существомъ права. Соглашенія, нарушающія права третьихъ лицъ или противо--рачащія общимъ законамъ, недійствительны. Границы пожагаются и правственными требованіями. Если, вообще, нравственныя отношенія не подлежать принужденію, то жасающіяся этихъ отношеній соглашенія не могуть иміть воридической силы. Твиъ менве можно придать принудительную силу соглашеніямь, которыя противорівчать нравственнымъ требованіямъ (contra bonos mores). Съ точки арвнія договорнаго права законь въ эти отношенія не вступается, но онъ отказываеть подобнымъ сделкамъ въ юридичеокой защить. Проститутка можеть по своему изволенію отдавать себя разнымъ лицамъ, но она не можетъ заключать на этотъ счетъ юридически обязательные договоры. По той же причина признаются недайствительными долги, основанные на азартной игръ. Они считаются долгомъ чести, а не права.

На этомъ основани и законы противъ чрезмърнаго роста. Средневъковая церковь считала всякое взиманіе процентовъ безнравственнымъ; черезъ это заемъ становился дѣломъ дружбы или благотворительности. Настоятельныя потребности промышленности и болъе правильный взглядъ на существо юридическихъ отношеній заставили новыя законодательства отступить отъ этихъ узкихъ понятій. Но чрезмърное вымогательство все таки справедливо считается дѣломъ безнравственнымъ, а потому законъ правильно отказиваетъ подобнымъ сдѣлкамъ въ юридической силъ. Конечно, воспрещеніе закона легко обойти предварительнымъ вычетомъ процентовъ изъ капитальной суммы. Но такого рода частным сдѣлки, не облеченныя въ юридическую форму, остаются внъ предъловъ закона. Послѣдній встунается только тамъ, гдѣ есть юридическое обязательство.

Какъ общее правило, содержание договоровъ, въ установленныхъ закономъ границахъ, предоставляется вояв сторонъ. Поэтому законъ не можеть опредваять цены произведеній, работы или пользованія, вопреки митнію сопіалистовъ, которые утверждаютъ, что всякая сделка тогда только имъетъ обязательную силу, когда она справедиива, а справедливость состоить въ томъ, чтобы отдавалось равное за равное. Эту тему развиваль въ особенности Прудонь. Что справедливость составляеть идеальное начало, опредъляющее отношение мены, съ этимъ можно вполне согласиться; но чёмъ определяется въ каждомъ :данномъ случав равенство подлежащихъ обивну вещей или услугь? Ничемъ инымъ какъ свободнымъ соглашениемъ. Сколько я тотовъ дать за извістную вещь или за извістную услугу, это зависить отъ моихъ потребностей и моихъ- средствъ, а въ этомъ судья только я одинъ и никто другов. Если вещь или услуга стоитъ дороже, нежели то, что я желаю за нее дать, я постараюсь безъ нея обойтись или удовлетворить свою потребность инымъ путемъ. Продавецъ не въ правъ навязывать мив свою вещь или услугу, а потому не въ правъ навязывать мнъ и свою цъну.

Скажемъ ли мы, что справедливая цёна есть та, которая покрываетъ издержки производства? Но чёмъ опредъляются самыя издержки производства? Опять же свободными сдълками, которыя служатъ единственнымъ практическимъ регуляторомъ обмёна. Ими опредъляются и заработная плата и стоимость матеріаловъ. Наконецы издержки производства тогда только покрываются цёною произведеній, когда эти произведенія требуются, а требованіе опредъляется измѣнчивою волею лицъ: то, что нужно сегодня, перестаетъ бытъ предметомъ требованія завтра; или же цёна падаеть, потому что производится избытокъ противъ существующей потребности. Въ такихъ случаяхъ продавецъ терпитъ убытокъ, ибо онъ не можетъ навязывать покупателю ненужный ему или потерявшій свою цёну товаръ. Нерёдко онъ находить выгоднымъ отдать его даже по пониженной цёнъ, лишь бы

товаръ не остался у него на рукахъ, и никто не въ правъ это ему воспретить, ибо никто не можеть гарантировать его отъ убытковъ. Если же на него падаетъ убытокъ, то онъ долженъ пользоваться и барышемъ при благопріятныхъ обстоятельствахъ, то есть, онъ въ правъ продать вещь дороже, нежели она ему стоить. Это-право риска, которое нельзя у него отнять безъ вопіющаго нарушенія справедливости. Противъ чрезмірно высокихъ цінь есть только одно средство-конкурренція, то есть, опять же свободныя сдъяки. Выгода отъ высокихъ ценъ привлекаетъ новыхъ производителей, а умножение производства понижаетъ ціны до уровня издержекъ. Это-явленіе ежедневное и очевидное. Юридическое начало вполнъ совпадаетъ тутъ съ экономическими законами. Когда соціалисты утверждають, что все это составляеть только последствіе существующей организаціи общества, то на это надобно отвізчать, что этоорганизація естественная и необходимая. Она вытекаетъ изъ природы человъка, какъ разумно-свободнаго существа; въ качестве свободнаго лица, онъ вступаетъ въ добровольныя сделки съ другими таковыми же лицами, при чемъ условія соглашенія опредвляются обоюдною волею. Таково неизивнное требование права, и это составляеть основание всего существующаго экономическаго строя. Исключеніемъ являются только тв предпріятія, которыя по существу своему, имъють характерь монополіи, то есть, которыя устраняють свободныя сделки. Таковы, напримерь, желёзныя дороги. Туть плата за провозъ по необходимости опредвляется тарифами, а не соглашеніями. Другія исключенія, истекающія изъ полицейскихъ соображеній, принадлежатъ къ области административнаго права.

Есть однако случаи, когда и въ частныхъ отношеніяхъ законъ требуеть установленія справедливой ціны. Это бываєть тамь, гді нітть настоящаго договора или воля сторонь ясно не выражена, напримірь, при вознагражденіи за убытки. Но чімь руководится при этомь оцінка? Тімь, что само собою установилось на практикі, то есть, опять же

свободными сдълками; изъ нихъ вырабатывается извъстный средній уровень, который и признается справедливымъ-Этимъ опредъляется, между прочимъ, и законный процентъ, который представляетъ среднюю установившуюся на прам-тикъ норму. Онъ прилагается въ тъхъ случаяхъ, когда нътъ договора, выражающаго волю сторонъ.

Не будучи призванъ опредълять содержание договора, законъ опредъляеть его форму. Туть имвется въ виду обставить выражение воли надлежащими гарантиями, установивъ тв условія и тв способы двиствія, при которыкъ она становится юридически обязательною. Это вависить, разумвется, уже не отъ философскихъ понятій, а отъ практическихъ потребностей и взглядовъ. Однако, развитие онлософскихъ понятій имветь здвсь то значеніе, что оно от-. ръщаетъ выражение воли отъ чисто матеріальной обста-! новки и переводитъ его въ умственную сферу. Въ первобытныя времена совершение договоровъ сопровождается. всякаго рода торжественными действіями; для заключенія обязательства требуется матеріальный акть міны. Древнеримское право представляеть тому примвръ. Но мало-помалу сущность договора очищается оть этихъ матеріаль-: ныхъ формъ и полагается въ чистомъ выражени воли, которая становится обязательною, какъ скоро она выражена въ совершенно ясной и неподлежащей сомниню формы. Лучшимъ для этого средствомъ служитъ надлежащимъ образомъ удостовъренный письменный актъ. Но, въ виду практическихъ потребностей, допускаются и другія формы соглашенія. Опредъленіе ихъ составляеть задачу положительнаго законодательства. Такъ какъ это дело практическое, то здась принимается въ расчеть и величина интереса. Чъмъ больше интересъ, тъмъ больше требуется гарантій. Но и туть цізль заключается не въ защиті интереса, а въ удостовърени точной воли сторонъ.

Закономъ опредвляются и виды договоровъ, которые требуютъ, каждый, своихъ особенныхъ условій и гарантій. По формѣ они могутъ быть односторонніе и двусторонніе,

сообразно съ твиъ, падаетъ ли обязательство на одну только сторону или на обв. Первые суть дарственныя обязательства, имвющія характеръ одолженія или благотворенія. Отъ лица, распоряжающагося своими дъйствіями и своимъ имуществомъ, зависитъ даровое предоставленіе ихъ другому; здѣсь вопросъ состоитъ въ томъ, въ какой мъръ и въ какой формъ такой даръ получаетъ юридическую силу. Законъ долженъ точно разграничить принятое на себя обязательство отъ простого объщанія, не имѣющаго юридической силы, а потому могущаго быть измѣненнымъ съ взиѣненіемъ воли лица.

Двустороннія обязательства разділяются на личныя и вещныя, смотря по тому, составляеть ли предметь договора какое-либо личное дъйствіе или матеріальная вещь. Но можеть быть и сочетание того и другаго. Личные договоры могуть имвть предметомъ: 1) неопредвленное услуженіе, наприміръ, при наймі домашней прислуги; 2) какоелибо спеціальное действіе, каковымъ можетъ быть либо матеріальная работа, либо идеальное исполненіе, какъ-то: артистическое представленіе, чтеніе лекцій, обученіе юнопества и т. п.; 3) замена лица въ исполнении известныхъ дъйствій съ болье или менье общирными полномочіямидовъренность. Вещные договоры простираются на различные виды вещнаго права. Сюда принадлежатъ: купля и продажа, наемъ, заемъ, поклажа, залогъ и поручительство. Сочетание обоихъ видовъ обязательствъ можетъ быть либо такъ, что одно лице принимаетъ на себя относительнодругого лично-вещное обязательство, что имветъ мвсто въ подрядь, либо такъ, что различныя лица соединяють свои дайствія и имущество въ виду достиженія извастной цали; на этомъ основанъ договоръ товарищества.

Послѣднее представляеть высшій видь обязательства. Формы его могуть быть весьма разнообразны, и единеніе можеть быть болье или менье твсно. При постоянствь связи, изъ этихъ отношеній можеть возникнуть юридическое лице. Такимъ товарищество становится, когда оно образуеть

одно целое, сохраняющееся, не смотря на смену дицъ. Таковы, напримъръ, компаніи на акціяхъ. Но пока связующая ихъ цвль не приняла форму постояннаго учреждения, имъющаго общественный характеръ и простирающагося на будущее, а имъется въ виду только удовлетворение наличныхъ членовъ, существование юридическаго лица, а съ темъ вивств и всв его двиствія, вполнв зависять оть воли этихъ членовъ. Однако и тутъ необходимо, чтобы эта воля могла выразиться правельнымъ образомъ. Тамъ, гдъ различныя лица соединяются для совокупной цван, разногласіе всегда возможно. Единогласное рашеніе составляєть неприложимое требование, устраняющее возможность рышенія иногда въ самыхъ важныхъ вопросахъ, безъ которыхъ цель не достигается. Поэтому, всегда и везде, гдъ существуетъ сколько-нибудь разумное и правильное устройство, рашающее значение имаеть большинство голосовъ. Но такъ какъ обязательство тутъ лично-вещное и имущественныя доли членовь въ общемъ предпріятів не одинаковы, то неодинаково и количество присвоиваемыхъ имъ голосовъ. Отсюда проистекаютъ различныя комбинаціи, которыя опредвляются уставами товарищества. Здісь является общественная организація, представляющая переходъ къ высшимъ формамъ юридическихъ отношеній, въ которыхъ личное начало восполняется общественнымъ. ¥.

Этотъ переходъ требуется самымъ существомъ дичнаго начала, которое есть выраженіе человъческой свободы. Договоромъ установляется соглашеніе воль; но это соглашеніе можетъ не состояться, и самый договоръ можетъ быть нарушенъ. Какъ свободное существо, человъкъ неръдко уклоняется отъ своихъ обязательствъ; онъ можетъ отказать въ повиновеніи закону. Чтобы возстановить должное подчиненіе, нужно высшее начало. Какое это начало, это выясняется изъ различныхъ формъ нарушенія права.

## Глава V.

## Нарушеніе права.

Нарушеніе права есть крайнее явленіе свободы, преступающей свои предвлы и утверждающей себя въ противорічній съ закономъ.

Это нарушение можеть быть двоякое, соответственно двоякому значенію права. Мы виділи, что право разділяєтся на субъективное и объективное. Первое есть свобода, опредвленная закономъ, второе есть законъ, опредвляющий свободу. Последнее представляеть совокупность общихъ постановленій, равно относящихся ко всімь; первое же есть присвоеніе, на этомъ основаніи, тіхъ или другихъ правъ отдельнымъ лицамъ. Некоторыя изъ этихъ правъ вытекають изъ самаго существа личности, какъ носителя свободной воли; другія же пріобрѣтаются дѣйствіемъ этой воли. Вещное право пріобратается законными способами: обязательство установляется обоюднымъ соглашениемъ. Такимъ образомъ, вся система действительныхъ правъ составляеть самостоятельную область, которая имветь свониъ источникомъ свободную волю человъка; законъ полагаеть ей только общія условія и границы. Сообразно съ этимъ, нарушеніе права можетъ быть направлено либо противъ этой области субъективныхъ правъ, либо противъ самого закона, ею управляющаго. Первое есть гражданское правонарушение, второе-уголовное.

Гражданское нарушение права состоить въ томъ, что анце признаетъ обязательную силу общаго закона, но отрицаетъ его приложение въ частности. Это отрицание можетъ состоять либо въ неисполнении принятаго на себя относительно другого обязательства, либо въ оспаривании чужого права. Въ обоихъ случаяхъ обиженному принадлежитъ право иска, то есть, требование возстановления нарушеннаго права. Оно составляетъ неотъемлемую принадлежность самаго права, безъ чего послъднее теряетъ свою юридическую силу. Право потому и есть право, что оно

можеть быть вынуждено; безь этого оно остается чисто нравственнымь требованіемь, лишеннымь юридической санкціи. Поэтому, право иска справедливо считается такимь признакомь, по которому распознается дъйствительное существованіе права. Но это—признакь внішній; корень его лежить въ субъективномь правіз и окончательно въ томъ началів, на которомь основано посліднее, въ личной свободь. Право иска есть явленіе свободы въ требованіи своего права.

Такъ какъ это требованіе непосредственно связано съ самимъ субъективнымъ правомъ и вытекаетъ изъ последняго, то право иска принадлежить лицу, облеченному правомъ, и никому другому; а такъ какъ это-явленіе свободы, то лице можеть пользоваться имъ или нать, по своему усмотрънію. Но удовлетвореніе этого требованія не зависить отъ лица, ибо оно связано съ принуждениемъ чужой воли, а принуждение есть дело не отдельнаго лица, а общаго закона, опредвляющаго взаимное разграничение воль-Удовлетвореніе требованія самимъ лицемъ есть самоуправство, которое тъпъ менъе допустимо, что лице, къ которому предъявляется требованіе, можеть, съ своей стороны, предъявить свое право, противоположное первому. При взаимныхъ юридическихъ отношеніяхъ всегда возможно столкновеніе правъ; разр'вшеніе же столкновеній принадлежить не самимъ лицамъ, а органамъ общаго закона. Поэтому самоуправство допустимо только въ виде защиты отъ чужого посягательства. Законъ, а за недостаткомъ его судъ, долженъ опредълить тв случан, когда оно правомврно.

Отсюда следуеть, что осуществление права требуеть установления такого порядка, въ которомъ общій законъ, разграничивающій права лиць, иметь свои органы, независимые оть ихъ воли. Этимъ органамъ принадлежить подведение частныхъ случаевъ подъ общій законъ и употребление принуждения въ случає уклонения отъ требований закона. Такой порядокъ есть порядокъ гражданскій. При-

надлежащее лицу право иска обращается къ этимъ орга-

Здёсь можеть быть двоякій случай. Лице, противь котораго обращенъ искъ, можетъ не предъявлять никакого возраженія. Этимъ самымъ оно признаеть правильность иска. Въ такомъ случав приводится въ двиствіе порядокъ судопроизводства безспорнаго, который состоить въ простомъ исполненіи. Если отыскивается вещь, находящаяся въ чужомъ владенія, то она возвращается хозянну. Если же требуется исполнение обязательства, то взыскание обращается на лице или имущество обязаннаго. Однако, уважение къ лицу требуеть, чтобы принуждение лица наступало только за недостаткомъ имущества. Чемъ гуманнее законодательство, темъ менее оно допускаетъ личное принуждение. Отсюда въ высшей степени важное начало, что предметомъ юридическихъ обязательствъ могутъ быть только такія двиствія, которыя имвють цвну, ибо они одни подлежать имущественному вознаграждению. Этимъ, конечно, не устраняются даровыя обязательства, но при взысканіи они должны подлежать денежной оцвикв.

Но предъявленный искъ можетъ встратить возражение. Отвітчикъ, съ своей стороны, имітеть неотъемлемое право защищать то, что онъ считаетъ своимъ правомъ. Тутъ происходить столкновение правъ, которое можетъ быть разръщено только судомъ, стоящимъ надъ объими сторонами, какъ чистый органъ закона. Но такъ какъ споръ туть частный, то на каждой стадіи онь можеть быть оконченъ примиреніемъ. Иногда, особенно по маловажнымъ дізламъ, устанавливается даже предварительное примирительное разбирательство, и только когда всв средства примиренія исчерпаны, наступаеть формальное судопроизводство. По самому существу гражданскихъ дълъ, веденіе тяжбы лежить на самихъ тяжущихся. Каждому предоставляется всеми способами доказывать свое право; судья же, стоя надъ ними, какъ представитель закона, взвъщиваетъ доказательства и произносить свое ръшеніе. Непремънное тре, бованіе правосудія состоить въ томъ, чтобы вся эта процедура была обставлена строгими гарантіями, чтобы судъ быль независимий и нелицепріятный, и тяжущимся была открыта полная возможность дійствій. Иначе ніть обезпеченія права. У новыхъ европейскихъ народовь эти гарантіи выработались въ стройную систему учрежденій, которая въ существъ ничего не оставляєть желать и можеть быть улучшена только въ частностяхъ.

На совершенно иную почву ставится вопросъ, когда нарушеніе права не касается только исполненія частнаго обязательства, а направлено противъ самаго закона, установляющаго или охраняющаго известнаго рода права. Денствіе воли, отрицающей обязательную силу закона, является преступленіемь; а такъ какъ законъ требуеть къ себъ уваженія и право существуєть только подъ этимь условіемъ, то это отрицаніе, въ свою очередь, должно быть отрицаемо. Это совершается посредствомъ постигающаго противованонную волю наназанія. Туть вопрось изъ частной сферы переносится въ публичную; онъ становится предметомъ июлоенаю права. При низкомъ уровнъ правосознания эти двв области сившиваются; преступленія преслідуются частнымъ порядкомъ и подлежатъ частному вознаграждению. Но съ высшимъ развитіемъ права, уголовный законъ выдвляется изъ гражданскаго, какъ особая сфера, требующая своихъ спеціальныхъ установленій.

Тутъ возникаетъ прежде всего вопросъ объ юридическомъ основани наказания и о правъ его налагатъ. На этотъ счетъ существуютъ различныя теоріи, которыя принимаютъ во внимание ту или другую сторону предмета или же стараются обнять его во всей его полнотъ.

Съ перваго взгляда очевидно, что наказаніе необходимо для охраненія общества; безъ него общежитіе немыслимо. Законный порядокъ можеть существовать, только если пресъкается всякое его нарушеніе. Поэтому защита общества признается достаточнымъ юридическимъ основаніемъ для наложенія наказаній. Но какого рода эта защита? Ова

имъетъ въ виду не пресъчение совершающагося зла, что составляетъ задачу полиции, и не вознаграждение потерпъвшаго, что составляетъ предметъ гражданскаго иска, а предупреждение будущаго зла. Надобно, чтобы стражъ на-казания воздерживалъ, какъ самого преступника, такъ и другихъ, отъ совершения подобныхъ дъйствий. Отсюда теорія устрашенія, которая долгое время господствовала въ правовъдъніи.

Но если эта теорія совершенно вірна въ отношеніи къ требованіямъ общества, то она вовсе не принимаеть во вниманіе правъ преступника. Защита очевидно тъмъ дъйствительные, чымь больше внушаемый страхь, а потому эта точка эрвнія послівдовательно ведеть къ безмірнымь наказаніямъ. Она породила пытку и безчеловачныя казни. Та смягченія, которыя старались ввести въ эту систему съ различныхъ точекъ врвнія, лишены твердаго основанія. Мыслители XVIII-го въка утверждали, что при заключении общественнаго договора люди отдали обществу только ту часть своей свободы, которая строго необходима для охраненія общежитія; а потому всякое наказаніе, которое идеть за эти минимальные предълы, должно быть признано несправедливымъ. Такова была теорія Беккаріа, которая въ свое время надвлала много шуму и повела къ значительному смягченію наказаній. Но, не говоря о несостоятельности первобытнаго договора, который есть не болье какъ фикція, опредвленіе этой наименьшей міры совершенно невозможно. Тутъ нътъ никакого мърила; все предоставляется усмотренію. Исходя отъ той же теоріи договора, Руссо последовательно пришель къ заключеню, что человакъ всецало отдаетъ свои права обществу, съ тамъ, чтобы получить ихъ обратно въ качествъ члена. Очевидно, первобытная свобода человека не въ состояни поставить какія бы то ни было границы наказанію.

Столь же нало данных заеть для этого теорія утилитаристовь. Бентамь утверждаль, что при опредвленіи наназаній законодатель должень взв'яшивать, съ одной стороны, удовольствіе, которое преступникъ получаеть отъ преступленія, а съ другой стороны: І) страданія жертвы; 2) страданіе вськъ другихъ членовъ общества, которыхъ безопасность нарушается безнаказаннымъ совершеніемъ преступленій; 3) то уменьшеніе полезной діятельности, а съ тъмъ вивств и проистекающихъ отъ нея удовольствій, которое происходить отъ недостатка безопасности. Избытокъ однихъ удовольствій и страданій надъ другими долженъ опредълять большую или меньшую наказуемость преступленій •). Очевидно, однако, что такая ариометическая операція не въ состояніи привести ни къ какимъ результатамъ, ибо все данныя ускользають туть отъ всякаго количественнаго опредъленія, а именно оно-то и требуется. Въ иныхъ случаяхъ удовольствіе преступника можетъ быть несравненно больше, нежели страданія жертвы и то дійствіе, которое преступление можеть имъть на другихъ. Вообще, удовольствія и страданія подлежать только субъективной оцінкі, а потому не въ состояніи дать никакого мітрила для законодательныхъ постановленій, которыя, по существу своему, должны имъгь объективный характеръ, а потому опираться на объективныя начала.

Другіе стараются сиягчить начало устрашенія присоединеніемъ къ нему нравственныхъ требованій. Цівлью наказанія полагается исправленіе преступника. Черезъ это онъ дівлается для общества безвреднымъ, а вийсті съ тімъ это — актъ любви въ отношеніи къ нему самому. Утверждаютъ, что только при такой точкі врізнія наказаніе получаетъ нравственный характерь. Эту теорію можно назвать педагогическою, ибо она вполні приміняется къ дітямъ; но именно потому она не можетъ служить основаніемъ для наказанія взрослыхъ. Для того, чтобы подвергнуть своболнаго человіка исправительной дисциплині, надобно умалить его права, лишить его свободы и подчинить его опекі, а это есть уже наказаніе, которое должно, слідовательно,

Sec. 34 (4.5.34)

<sup>• •)</sup> Си. Исторія Политических Ученій, ч. Ш.

имъть иное основание. Цъль исправления можетъ только присоединяться къ наказанию, и это обыкновенно имъется въ виду при маловажныхъ проступкахъ, для которыхъ установляются такъ называемыя исправительныя наказания. Но именно въ важнъйшихъ преступленияхъ, совершаемыхъ закоренъльми злодъями, эта цъль достигается весьма ръдко, а потому въ отношении къ нимъ наказание лишается смысла. Если бы основаниемъ наказания было исправление преступника, то неисправимыхъ остается отсъчь, какъ вредныхъ членовъ общества. Къ этому и приходятъ нъкоторые изъ новъйшихъ психологовъ. Но такое отношение къ человъку есть уже не актъ любви, а, напротивъ, приравнение его къ животному, противоръчащее нравственному закону.

Истинная теорія наказанія есть та, которая отправляется отъ начала, составляющаго самое существо права - отъ правды, воздающей каждому свое. Это и признается всеми законодательствами въ міръ, которыя преслъдують не чисто матеріальныя, а идеальныя цвли. Вездв наказаніе преступленій считается дівломъ правосуділ. Преступнику подобаеть наказаніе, потому что онь его заслужиль, и самь онь, когда его гнетуть угрызенія совъсти, неръдко отдаеть себя въ руки правосудія. Тв, которые, какъ Бентамъ, считають справедливость пустымь словомь, утверждають, что воздаяние вломъ за вло есть только прибавление одного зла къ другому, а потому лишено всякаго смысла. Но такой взглядъ обнаруживаетъ лишь полное непонимание дъда. Преступленіе потому есть эло, что оно является отрицаніемъ права; наказаніе же есть отрицаніе этого отрицанія, следовательно не вло, а возстановление правильнаго отношения между свободою и закономъ. Воля, отрицающая законъ, въ свою очередь отрицается умаленіемъ правъ; этимъ самымъ возстановляется владычество закона и подчинение ему свободы. Это такъ просто и ясно, что удивительно, какъ можво противъ этого возражать. Нужно полное неумъніе свявывать понятія, чтобы видіть въ этомъ неліпость.

Такова теорія воздалніл, единственное основаніе правосу-

дія, какъ человіческаго, такъ и божественнаго. Этимъ возстановляется владычество нарушеннаго закона, а съ тамъ вивств оказывается уважение къ лицу: къ нему прилагается та иврка, которую оно само прилагаеть къ другимъ. "Въ нюже мъру мърите, возмърится вамъ", сказано въ Евангелін. Какъ разумно-свободное существо, человікь самь ставить себъ законь, и этоть законь примъняется къ собственнымъ его двиствіямъ. Въ этомъ состоитъ существо правосудія, изъ котораго возникаеть распределеніе наградь в наказаній: каждому по его діламъ. Отсюда требованіе фразмирности наказанія съ преступленіемъ. Въ этомъ состоитъ начало правды распредъляющей. На низшихъ стуценяхъ развитія, когда идеальное начало не выдвляется еще изъ матеріальной оболочки, это требованіе понимается какъ матеріальное равенство: око за око и зубъ за зубъ. На высшихъ ступеняхъ установляется идеальная опівнка. Права которыя нарушаются преступленіемъ, имъють не одинакую цвну; съ тъмъ вивств и охраняющій ихъ законъ имветь не одинакое значеніе, а потому неодинакова и преступность воли, нарушающей законъ. Мелкая кража менве преступна, нежели убійство. Отсюда возникаєть явстница преступленій и наказаній, установленіе которой составляєть задачу уголовнаго права. Такъ какъ оценка важности нарушаемаго права опредвляется не одними умозрительными, а въ значительной степени и практическими соображениями, то установление этой ластницы можеть быть весьма разнообразно. Здъсь находять себъ мъсто и соображения общественной защиты, которыя не устраняются теоріей воздаянія, а возводятся въ ней къ высшему началу. Принимается во внимание и возможное исправление преступника, которое примыкаеть сюда, какъ второстепенная точка зрвнія. Прилагаясь къ разнообразію жизненных условій, отвлеченныя требованія правосудія видонаманяются сообразно съ указаніями практики. Въ этомъ состоить политика уголовнаго права, которая однако въ правосулік всегла должна пграть психодо овъ. Такимъ образем, съ послеор окинепетоорота

Матеріальное равенство преступленія и наказанія влечеть за собою требованіе смертной казни при убійстві; спрашивается: какъ следуетъ на это смотреть при идеальной оценкъ? Противъ смертной казни въ новъйшее время многіе возстають во имя человіколюбія; утверждають даже, что общество не имветъ права отнимать у человъка жизнь, которой оно ему не дало. Эти возраженія слишкомъ часто носять на себъ печать декламаціи и доказывають даже совершенно противное тому, что хотять доказать. Чемъ выще ценится человеческая жизнь, темъ выше должно быть и наказание за ея отнятие. Если мы скажемь, что жизнь есть такое благо, которое не имветь цвны, то отнятіе такого блага у другого влечеть за собою отнятіе того же блага у преступника. Это-законъ, который онъ самъ себъ положилъ. Поэтому, съ точки зрънія правосудія, сиертная казнь составляеть чистое требование правды. И государство имветь полное право ее прилагать, ибо высшее его призваніе состоить въ отправленіи правосудія. Во имя высшихъ целей оно располагаетъ жизнью людей; оно посылаеть ихъ на смерть для защиты интересовъ отечества. Оно обязано и защищать эту жизнь, карая техъ, кто на нее посягаеть. Справедливая же кара состоить въ отнятии того, что имветь одинакую цвну. Если, не смотря на то, смертная казнь иногда отміняется и заміняется другими наказаніями, то это происходить не въ силу требованій правосудія, а по другимъ соображеніямъ.

Эти соображенія не почерпаются однако изъ начала общественной пользы. Если для защиты общества требуется устрашеніе преступниковь, то въ этомъ отношеніи смертная казнь дъйствуеть всего сильнье. Это—одно, передъ чымъ останавливаются закореньлые злоды, которые даже на поживненное заключеніе смотрять весьма равнодушно. Для общества полезно отсыченіе зараженнаго члена. Если есть неисправимые преступники, то лучше всего отъ нихъ отлавляться разомъ. Къ этому и приходять теоріи новъйшихъ психологовъ. Такимъ образомъ, съ точки зрвнія обществен-

ной защиты противъ смертной казни возражать нельзя. Соображенія, которыя могуть вести къ ея отміні, совсімь д другого рода. Первое состоить въ возможности судебныхъ ошибокъ, которыя при смертной казни становятся неисправимыми. Но это возражение устраняется смягчениемъ наказанія всякій разъ, какъ приговоръ основанъ на удикахъ, не имъющихъ полной достовърности. Гораздо важнъе дру-, гое обстоятельство, что смертной казнью пресъкается для преступника дальнъйшая возможность исправленія. И туть можно сказать, что именно смертная казнь всего сильные дъйствуетъ на душу человъка; она заставляетъ его, передъ лицемъ въчности, углубиться въ себя и покаяться въ своихъ, преступленіяхъ. Однако, фактъ тотъ, что многіе преступники идуть къ смерти совершенно равнодушно. Будеть ли у нихъ отнята возможность покаянія въ теченіи многоліт-. няго заключенія? Вотъ единственная точка эрвнія, съ которой можно защищать отмену смертной казии. Она касается уже не права, а правственнаго отношенія къ душі человъческой, которымъ видоизмъняются чистыя требованія. правосудія. Туть передъ человіческимь закономь открывается внутренній міръ, надъ которымъ онъ не властенъ. Онъ не управляетъ совъстью, и ему неизвъстна минута, когда, подъ вліяніемъ извнутри дійствующей высшей силы. въ ней могутъ пробудиться лучиня чувства. Это можетъ совершиться и передъ лицемъ смерти, и въ теченіи многольтняго заключенія. Поэтому, съ этой точки эрвнія, вопросъ остается и всегда останется открытымъ. Можно съ одинакимъ убъждениемъ утверждать, что человъкъ не въ правъ пресъкать преступнику возможные пути къ исправлению, и стоять на томъ, что человекъ долженъ отправлять свою обязанность правосудія, предоставивъ Богу тронуть сердце преступника, надъ которымъ Онъ одинъ имветъ власть. Въ пользу последняго взгляда нельзя не сказать, что есть такія ужасныя преступленія, за которыя единственнымь достойнымъ наказаніемъ можеть быть отнятіе жизни. Естественное чувство правосудія не удовлетворяєтся меньшимъ.

Вопрось объ отношении внашняго дайствія къ внутренней, нравственной сторона человака возникаетъ при каждомъ преступленіи. Внашнее дайствіе, нарушающее чужое право, влечеть за собою только гражданскій искъ; въ уголовномъ же правосудіи требуется наказать волю, отрицающую законъ. Для этого необходимо опредалить, насколько внашнее дайствіе проистекало изъ внутренняго побужденія и насколько оно было произведеніемъ внашнихъ обстоятельствъ. Отсюда рождаются понятія вины и ответственности.

Эти понятія тесно связаны съ началомъ свободы воли. Поэтому, последовательные детерминисты, отрицающие свободу воли, отвергають и ихъ. Съ этой точки эрвнія, о справедливости наказаній не можеть быть пачи. Та, которые не хотять идти такъ далеко, стараютси придать этимъ понятіямь такой симсль, который делаеть ихъ совивстными съ ихъ теоріей. "Ответственность, - говорить Милль, значить наказаніе". Совершившій преступленіе чувствуєть себя ответственнымь въ томъ смысле, что онъ ожидаетъ наказанія. И когда связь этихъ понятій внушается намъ съ самаго датства, она становится до такой степени неразрывною, что въ силу привычной ассоціаціи, даже когда наказаніе намъ не грозить, мы начинаемъ думать, что мы его заслуживаемъ, подобно тому какъ скупой услаждается своимъ богатствомъ, даже когда онъ не дълаетъ изъ него никакого употребленія \*).

Такимъ образомъ, понятія о справедливости и внушенія совъсти обращаются въ безсмысленную привычку, дъйствующую однако вовсе не по законамъ необходимости, ибо именно преступники очень хорошо умъютъ отъ нея отдълаться. Сравненіе со скупымъ весьма характерно. Тутъ совершенно упускается "изъ вида, что у скупого привычка ведетъ къ извращенію пормальнаго отношенія къ предмету, а у преступника извращеніе воли состоитъ въ томъ, что онъ отръмается отъ пріобрътенной съ дътства привычки. Въ одномъ

<sup>\*)</sup> Examination of Sir W. Hamiltons Philosophy, crp. 586 at carba.

случав привычка безсиысленная, которая подлежить осужденію, а въ другомъ-разумная, которую надобно упрочить. Следовательно, основанія этихъ понятій надобно искать въ совершенно иномъ, а именно, въ томъ, что даетъ цвну самой привычкъ. Вслъдствіе этого, самъ Милль принужденъ быль допустить другое начало; таково "естественное и даже животное желаніе возмездія,—нанесеніе зла твиъ, кто наиъ нанесъ здо"... "Это естественное чувство, - говорить онъ, будь оно инстинктивно или пріобрітено, хотя само по себіз оно не содержитъ въ себъ ничего нравственнаго, однако, когда оно морализуется сочетаніемъ съ понятіями объ общемъ благв или ограничениемъ этими понятиями, становится, на мой взглядъ, нашимъ нравственнымъ чувствомъ справедливости" \*). Какимъ образомъ животное чувство, которое не имъетъ въ себъ ничего нравственнаго и само по себъ, какъ воздание зла за зло, есть даже нвчто безправственное, можеть сділаться нравственнымь вслідствіе отношенія къ общему благу, это остается непонятнымъ для тахъ, кто въ нравственности видить нічто иное, кромів практической пользы. Это тымь меные допустимо, что при такомь взгляды, не животное чувство становится орудіемъ общаго блага, а напротивъ, общее благо становится орудіемъ животнаго чувства, ибо Милль туть же признаеть, что если бы та же общественная цэль достигалась наградами, то все-таки надобно было бы употреблять наказаніе для удовлетворенія этого животнаго инстинкта. Что такое приравнение человъка къ животному есть унижение человъческаго достоинства и отрицаніе всякихъ нравственныхъ началь, объ этомъ едва ли нужно распространяться. Нравственнымъ началомъ воздаяние становится лишь тогда, когда оно очищается отъ всякой животной примъси и относится къ человвку, какъ къ разумно-свободному существу, которое само ставить себь законь своихь дыйствій и къ которому, по этому самому, прилагается марка, установленная имъ для дру-

<sup>\*)</sup> Тамъ же, стр. 594, прим.

гихъ. Только при такомъ взглядъ воздаяние является выраженіемъ правды; только отсюда вытекаютъ понятія отвътственности, заслуги и вины. Для эмпириковъ все это представляется чъмъ-то мистическимъ; но это происходитъ оттого, что все разумное кажется имъ мистическимъ. Для тъхъ, кто связъ понятій полагаетъ единственно въ безсмысленной привычкъ, всякая разумная связъ остается закрытою книгой.

Въ сущности, вся эта софистика, старающаяся какъ-нибудь подтянуть господствующія въ человічестві юридическія и нравственныя понятія подъ теорію, отрицающую тв и другія, бьеть совершенно мимо вопроса. Въ понятіяхъ вины и ответственности дело идеть вовсе не объ отношенін дійствія къ наказанію, а объ отношеніи внішняго дійствія къ внутреннему побужденію. Отвітственность не значить наказаніе, какъ утверждаеть Милль. Взять на себя отвітственность за дійствіе значить признать себя виновникомъ действія, каковы бы ни были его последствія, хорошія или дурныя, угрожается ли за это наказаніемъ или нътъ. Виновникомъ же человъкъ признаетъ себя только тогда, когда дъйствіе составляеть послъдствіе его собственнаго, внутренняго рашенія, а не какихъ-либо чуждыхъ ему обстоятельствъ. Первымъ и необходимымъ для этого условіемъ является внутреннее самоопредъленіе, то есть, свобода воли. Насколько она есть, настолько человъкъ можетъ быть признанъ виновникомъ дъйствія. Если же изъ дъйствія проистекли последствія, которых вонь не имель и не могь имъть въ виду, то они не могутъ быть ему вивнены.

Вслъдствіе этого, первый вопросъ относительно всякаго преступленія состоить въ томъ, совершено ли оно съ умысла? Только та воля признается отрицающею законъ, которая сама ставила себъ эту цъль, и человъкъ имъетъ право требовать, чтобы ему приписывалось только то, что онъ самъ имълъ въ виду. Это—право лица, какъ разумно-свободнаго существа. Черезъ это, юрилическое отношеніе переходитъ изъ области внъшняго, матеріальнаго бытія въ область внутреннюю, метафизическую,

гдъ господствуетъ свобода воли. Оно возводится къ своему метафизическому источнику, и только этимъ установляется правомърное отношение между свободною волею и опредъляющимъ ее закономъ. Но именно потому преступникъ не можетъ ссылаться на то, что онъ действовалъ подъ вліяніемъ тіхъ или другихъ инстинктивныхъ влеченій. Отъ человъка, какъ разумно-свободнаго существа, требуется, чтобы онъ дъиствоваль не подъ вліяніемь сліпыхь инстинктовь, а на основании разумной воли, сознающей положенный ей законъ и воздерживающей свои влеченія силою этого сознанія. Наказаніе имъетъ именно цълью подавленіе противозаконныхъ влеченій и освобожденіе разумной воли изъподъ ихъ гнета. Но прилагаться оно можеть только во имя справедливости, тамъ, гдф доказано, что человфкъ это заслужиль. Этого требуетъ уважение къ лицу, и это есть его право. Нравственное исправление человъка, помимо преступнаго дъйствія, не входить въ область юридическаго закона в составляетъ недозволенное посягательство на человъческую личность.

Таковы непреложныя начала уголовнаго правосудія, которыя признавались и признаются всёми законодательствами въ міръ, ибо они вытекаютъ изъ неискоренимыхъ требованій человъческаго разума и человъческой совъсти. Софистика новъйшихъ теорій, отвергающихъ свободу воли и создающихъ, подъ видомъ опыта, совершенно фантастическую психологію, отрицающую именно самыя высшія стороны человъческаго естества, не въ состояніи ихъ поколебать. Она можеть только вносить смуту въ умы, вызывать сбивающую съ толку экспертизу и возмущающія совъсть оправданія. Она можетъ даже самихъ законодателей приводить къ постановленіямъ, обличающимъ затменіе понятій о правосудів, напримъръ, къ допущению условныхъ приговоровъ. Но эти частныя и временныя колебанія не въ состояніи искоренить то, что одно возвышаетъ человѣка надъ животными, что лежитъ въ самой природъ разумно-свободнаго лица и вытекаетъ изъ глубины человъческаго духа. Задача истинной

философіи состоить въ томъ, чтобы выяснить эти начала и утвердить ихъ на прочныхъ научныхъ основахъ. И философская мысль, и юридическая логика, и всемірный опытъ равно доставляють имъ непоколебимую опору, а потому ихъ можно считать прочнымъ достояніемъ человъчества.

Въ этой области право, какъ явствуетъ изъ сказаннаго, соприкасается, съ одной стороны, съ нравственностью, съ другой стороны, съ устройствомъ человъческихъ союзовъ. Восходя отъ внъшнихъ дъйствій къ внутреннему самоопредъленію лица, оно встръчается тутъ съ нравственными требованіями, съ которыми оно должно размежеваться. Приложеніе же принудительнаго закона къ самоопредъляющейся воль можетъ быть только дъломъ общественной власти, призванной отправлять правосудіе на земль. Отсюда переходъ, съ одной стороны, къ ученію о нравственности, съ другой стороны—къ теоріи общественныхъ союзовъ.

# КНИГА ТРЕТЬЯ. Нравственность.

### Глава І.

# Нравственный законъ и свобода.

Человъкъ различаетъ добро и зло, нравственныя дъйствія и безнравственныя; это—фактъ, не подлежащій сомивнію. Но также несомивнно и то, что онъ далеко не всегда сообразуетъ свое поведеніе съ этими понятіями; весьма часто онъ уклоняется отъ того, что онъ самъ признаетъ добромъ, и слъдуетъ тому, что онъ признаетъ зломъ. И это—фактъ всеобщій и очевидный. Откуда же проистекаютъ эти понятія и отчего поведеніе человъка далеко не всегда съ ними согласуется?

Фактически, нравственность твснымъ образомъ связана съ религіей, которая даетъ ей самую надежную опору. Человъкъ, который въритъ въ Бога и въ будущую жизнь, съ наградами и наказаніями, распредъляемыми всемогущимъ и премудрымъ Существомъ, исполняетъ съ убъжденіемъ предписанный Имъ нравственный законъ и терпъливо переноситъ жизненныя невзгоды, неръдко сопряженныя съ этимъ исполненіемъ. Огромное большинство людей, для которыхъ овлософскія начала остаются закрытою книгой, видятъ въ религіи единственный источникъ всъхъ своихъ нравствен-

ныхъ понятій. И среди образованныхъ классовъ шаткость чисто человъческихъ мнъній неръдко побуждаетъ даже высокіе умы искать убъжища въ твердости религіозныхъ истинъ. При такихъ условіяхъ возникаетъ вопросъ: существуетъ ли нравственность независимая отъ религіи?

На этотъ вопросъ нельзя отвічать иначе, какъ утвердительно. Если нравственность не существуеть независимо отъ религи, то она должна быть предметомъ особеннаго откровенія; а такъ какъ религій, признающихъ себя откровенными, на свътъ много, и всь онъ считаютъ свое откровеніе единственнымъ истиннымъ, то каждая изъ нихъ должна, вивств съ твиъ, утверждать, что вив ея нравственность не существуеть. Съ точки зрънія христіанства слъдуеть признать, что до его появленія и вив его не было и ніть нравственности. Но такое воззрѣніе опровергается совершенно очевидными фактами. Нравственные понятія и поступки встръчаются въ изобиліи среди народовъ, вовсе не причастныхъ христіанству. Языческіе мыслители развивали самыя высокія нравственныя начала. Это признавали и учители перкви; Апостолъ Павелъ говоритъ о законъ, писанномъ въ сердцахъ язычниковъ. Въ виду этого, отрицать существование нравственности, независимой отъ откровенной религи, значить идти наперекорь очевидности.

Еще менве можеть такъ называемая естественная религія служить основаніемъ нравственности. Естественная
религія есть плодъ метафизики, то есть, созданіе человвческаго разума, обращеннаго на познаніе Абсолютнаго. Ни
самое существованіе Бога, ни воля Его относительно человвческихъ двйствій не открываются намъ непосредственно. Они становятся достояніемъ нашего сознанія только въ
силу умозаключеній, скрытыхъ или явныхъ. Поэтому выраженіемъ воли Божіей мы можемъ считать только то, что
представляется намъ безусловно необходимымъ, физически
или нравственно. Иначе мы о ней судить не въ состояніи;
она остается для насъ тайною. Следовательно, мы должны
уже вмёть понятія о добрё и злѣ, какъ абсолютно обяза-

тельныхъ для насъ нормахъ, для того, чтобы заключить изъ этого, что воля Божія предписываетъ намъ исполнять первое и уклоняться отъ второго. Путемъ естественнаго разума воля Божія относительно нашихъ поступковъ выводится изъ существованія нравственнаго закона, а не нравственный законъ изъ воли Божьей, которой мы непосредственно не знаемъ. Отсюда несостоятельность всёхъ попытокъ утвердить нравственность на этомъ основаніи.

Остается, слъдовательно, искать источника естественной нравственности въ чисто-человъческихъ началахъ. Что же это за начала?

Эмпирики ищутъ ихъ въ опытныхъ данныхъ. По ихъ теоріи, всеобщій, неоспоримый фактъ тотъ, что всякое живое существо ищеть удовольствія и избівгаеть страданія. Наибольшая сумма удовольствій составляеть счастіе. Поэтому человъкъ естественно стремится късчастью и избъгаетъ всего, что можетъ его нарушить. Таковъ непреложный законъ природы; иной цели человекъ иметь не можеть, и она составляетъ для него единственное мірило добра в зла. Добромъ называется то, что ведетъ къ счастью, зломъ то, что ему противорвчитъ. А такъ какъ удовольствіе и страданіе суть чисто личныя ощущенія, то человікь, по самой своей природъ, ищеть своего счастья, а не чужого. Последнее имееть для него настолько значенія, насколько оно служить средствомъ для достиженія собственнаго блага. Но въ одиночествъ человъкъ совершенно безпомощенъ и подверженъ всевозможнымъ опасностямъ; поэтому собственная его польза побуждаеть его искать помощи другихъ, а этого онъ можетъ достигнуть, лишь содъйствуя ихъ счастью. Въ видахъ собственнаго добра онъ долженъ дълать добро другимъ. Такимъ образомъ, добродетель есть ничто иное какъ правильный разсчетъ. Въ основани всъхъ человъческихъ дъйствій, въ силу непреложнаго закона природы, лежить стремленіе къ личному удовлетворенію, то есть эгоизиъ. Все остальное служитъ только средствомъ для достиженія этой цван.

- Такова вполнъ послъдовательная теорія, которую въ XVIII въкъ развивалъ Гельвецій. Очевидно однако, что она ничего нравственнаго въ себв не заключаетъ; все сводится къ эгоистическому разсчету. Человъкъ дълаетъ добро другимъ единственно вследствие того, что онъ ожидаетъ отъ нихъ пользы для себя самого. Если же онъ, напротивъ, расчитываетъ, что онъ върнъе достигнетъ своего удовлетворенія, притесняя и обирая другихь, то онъ будеть это дълать въ силу того же непреложнаго закона природы... Ясно, что такое воззрвніе есть полное отрицаніе всвхъ нравственныхъ требованій. Оно думаетъ опираться на факты, но, въ сущности, оно не хочеть знать самыхъ очевидныхъ фактовъ. Въ дъйствительности, кромъ эгоизма, въ чедовъкъ существуетъ совершенно безкорыстное стремление дълать добро другимъ, и оно-то и служитъ основаниемъ всьхъ нравственныхъ понятій.

Несостоятельность этой чисто матеріалистической теорін побудила скептиковъ, которые, откидывая всякія общія построенія, держатся исключительно практическаго начала пользы, придать последнему несколько иной характеръ, маскирующій то, что въ теоріи эгоизма есть возмутительнаго для человъческаго чувства. Бентамъ выставилъ основнымъ принципомъ, какъ законодательства, такъ и нравственности, исканіе наибольшей суммы удовольствій наибольшей суммы людей. Черезъ это, начало пользы получаетъ общее значеніе, и эгоистическій его характеръ, повидимому, отпадаетъ. Однако, это не дълаетъ его болъе состоятельнымъ, ибо въ силу чего можно требовать отъ человъка, который по природъ стремится къ собственному удовольствію, чтобы онъ предпочиталь чужое? Бентамъ не только этого не объясняеть, но онъ самъ признаеть, что законодатель, которому ввърена власть надъ людьми, всегда неизбъжно будетъ имъть въ виду только собственную пользу. Поэтому онъ единственнымъ образомъ правленія, соотвітствующимъ благу человічества, признаваль демократію, гді большинство само постановляеть законы для него выгодные, не полагаясь

на другихъ. Но и тутъ возникаетъ то же возраженіе: во ния чего можно требовать отъ меньшинства, чтобы оно подчинялось законодательству, нивющему въ виду пользу большинства? Очевидно, эта система сводится къ голому праву силы. Къ нравственной области, гдв нътъ принужденія. такая точка зрвнія, во всякомъ случав, неприложима. Туть каждый действуеть за себя, и никто не имветь права налагать свою волю на другого. Поэтому туть естественному эгоизму предоставляется полный просторъ. Утилитаристы увъряють, что человъкъ, который любить другихъ и все свое поведеніе направляєть къ ихъ пользів, всегда, необходимымъ образомъ, будетъ для нихъ предметомъ сочувствія и удивленія; такихъ людей, говорить Милль, будуть чествовать какъ полубоговъ, тогда какъ люди, имъющіе въ виду только личную свою выгоду и жертвующіе ей счастіемъ другихъ, будутъ всегда предметомъ отвращенія \*). Всемірно - историческіе примъры Сократа, осужденнаго на смерть, и Христа, распятаго Евреями, казалось, могли бы убъдить его въ противномъ. Но теоретики, которые хотятъ опираться исключительно на факты, обыкновенно менве всего обращають на нихъ вниманіе. Исторія гласить, что безобидные христіане, пропов'єдовавшіе религію любви, въ течени цълыхъ въковъ подвергались жесточайшимъ гоненіямъ, и если эта религія наконецъ восторжествовала, то это произошло вовсе не оттого, что она старалась доставить людямъ земныя удовольствія, а потому, что она указывала имъ небесную цъль, ничего общаго съ земными удовольствіями не имъющую.

Пока мы стоимъ на той точкъ зрънія, что человъкъ по природъ ищетъ удовольствія и избъгаетъ страданія, мы ничего, кромъ эгоизма, не можемъ вывести изъ этой посылки. Нътъ ни малъйшаго основанія возводить это начало въ общее правило поведенія, независимое отъ личнаго удовлетворенія, какъ хочетъ дълать Милль, ибо оно не содержитъ

<sup>\*)</sup> Exam. of sir W. Ham. Phil., crp. 589, 590.

въ себв ничего, кромв личнаго удовлетворенія. Такое превращение личнаго начала въ общее страдаетъ внутреннимъ противоръчіемъ. Но даже и при такой постановкъ вопроса это начало не въ состояни служить міриломъ добра и зла, ибо не всъ удовольствія имъють одинакую цъну: есть удовольствія нравственныя и удовольствія безнравственныя. Съ точки эрвнія утилитаризма, публичная женщина, которая доставляеть удовольствие наибольшему количеству людей, будеть самою добродътельною изъ всъхъ. Милль возражаеть, что духовныя удовольствія выше матеріальныхь, о чемъ свидетельствують те, которые знають те и другія, а потому первыя должны быть главнымъ предметомъ человъческихъ стремленій \*). Но удовольствіе есть чисто личное ощущеніе, котораго судьею можеть быть только само ошущающее лице. Никто не имъетъ права навязывать своихъ ощущений другому. Если одинъ предпочитаетъ духовныя удовольствія, а другой матеріальныя, то это — діло вкуса. Для того чтобы установить различе между тъми и другими, нужно иное мърило, нежели личное ощущение.

Въ дъйствительности, кромъ стремленія къ личному удовольствію, человъкъ имъетъ и безкорыстное стремленіе дъйствовать на пользу другихъ. Это—фактъ столь же несомнънный, какъ и первый, и который притомъ не можетъ быть подведенъ подъ эгоистическое побужденіе, ибо человъкъ въ этихъ случаяхъ ищетъ не своего удовольствія, а чужого блага. Это стремленіе можетъ дойти даже до пожертвованія собственною жизнью на пользу другихъ или во имя общей идеи, что очевидно несовитьстно съ какими бы то ни было личными цълями. Этотъ неоспоримый фактъ, несравненно болье, нежели первый, можетъ служить основаніемъ нравственности. На него опирались шотландскіе моралисты XVIII-го въка; на немъ зиждутся и современныя ученія, которыя хотятъ выработать теорію нравственности, независимую, какъ отъ религіи, такъ и отъ метафизики.

<sup>\*)</sup> Utilitarianism, ch. 2, crp. 12-16.

Но пока стремленіе на пользу другихъ, или альтруизмъ, . какъ его нынъ называють, остается простымъ фактомъ, стоящимъ на ряду съ другими, изъ него ровно ничего нельзя вывести. Люди неръдко дъйствуютъ безкорыстно на пользу другихъ; но еще чаще они следуютъ эгоистическимъ побужденіямъ. Почему же болье рыдкое и слабое начало должно имъть преимущество передъ болъе распространеннымъ и сильнымъ? Если потому, что первое приноситъ людямъ болье пользы, то мы возвращаемся къ точкв эрвнія утилитаризма, которая оказалась совершенно недостаточной. Надобно, следовательно, искать иного основанія. Моралисты этой школы видять его въ томъ, что у человъка съ нравственнымъ поступкомъ непосредственно связано в нравственное сужденіе, которое его одобряеть и осуждаетъ противное. Въ этомъ состоитъ прирожденное человъку нравственное чувство, выражениемъ котораго является совисть.

Что нравственное чувство составляетъ принадлежность человіческой природы и что внутри человіжа совість является высшимъ судьею нравственности или безнравственности поступковъ, это опять фактъ, который не подлежитъ сомнънію. Но никакого нравственнаго ученія изъ этого нельзя вывести, ибо совесть, также какъ и удовольствие, есть начало личное, а потому субъективное, шаткое и измънчивое. У многихъ она совершенно затемнена или ваглохла, у другихъ она является слабою и неясною, у третьихъ она до такой степени извращена, что побуждаетъ ихъ на самые безчеловъчные поступки. Многіе народы считали пріятнымъ Божеству приносить ему человіческія жертвы или сожигать еретиковъ. На нашихъ глазахъ изувъры, побуждаемые извращенною совъстью, закопали себя живыми, вивств съ своими семействами. Анархисты хладнокровно совершають самыя звърскія убійства, воображая, что они дъйствують на благо человъчества. Даже дюли съ совершенно чистою и ясною совъстью могутъ радикально расходиться на счеть ея требованій. Однимь совість воспрещаетъ сопротивляться влу; другіе, напротивъ, считають

сопротивление злу высшею нравственною обязанностью. При такихъ условіяхъ, очевидно, нътъ возможности ограничиться ссылкою на совъсть. Необходимо общее начало, которое могло бы служить мериломъ самой совести, а таковое можетъ быть дано только разумомъ, ибо разумъ есть именно способность постигать общія начала, могущія служить ивриломъ частныхъ явленій. Поэтому сами шотландскіе моралисты, развивая свою теорію, требовали, чтобы человъкъ, при обсуждении нравственныхъ поступковъ, становился на точку эрвнія безпристрастнаго зрителя, а это значить, что онъ долженъ отрышиться отъ личнаго чувства и судить единственно на основании общихъ, разумныхъ опрелъленій. Не только въ теоріи, но и въ практической жизни нравственное чувство можетъ служить надежнымъ руководствомъ для человъка лишь тогда, когда оно укръплено высшимъ сознаніемъ; въ этомъ заключается нравственноее значение религии и философии. Для теоріи же иного основанія ніть, кромі того, которое указывается намь разумомь.

Какія же раскрываемыя разумомъ начала могутъ служить для насъ источникомъ нравственныхъ понятій и сужденій? Очевидно, не тъ, которыя извлекаются нами изъ опыта: изъ предыдущаго ясно, что опытъ не даетъ намъ для этого никакихъ основаній. Онъ одинаково утверждаетъ существованіе нравственныхъ и безнравственныхъ поступковъ и отнюдь не доказываеть, что первые доставляють людямь больше удовольствія, нежели вторыя. Следовательно, источникомъ нравственныхъ понятій могутъ быть только тѣ начала, которыя вытекають изъ существа разума, какъ такового. Это явствуетъ изъ самаго характера нравственнаго закона. Опыть раскрываеть намь только то, что есть, а нравственный законъ указываетъ то, что должно быть, и притомъ безусловно, хотя бы въ действительности встречались на каждомъ шагу уклоненія отъ его предписаній. Опыть даеть намъ одни явленія, то есть частное и измінчивое; нравственный же законъ есть нѣчто непреложное, одинакое для всёхъ людей, не какъ фактъ, а какъ требованіе.

Сознаніе этого требованія можеть быть мало развито или затемнено въ душть человітческой; но какт скоро оно ясно представляется человітку, такт оно признается одинаково обязательнымъ для встать. Эмпирическое добро и эло можеть быть разное для разныхъ лицъ; нравственное добро и эло одно для встать. Следовательно, это—такое начало, которое вытекаеть изъ самаго существа разума, или изъ природы разумнаго существа, какт такового.

Какое же это начало? Существо разума состоить въ томъ, что онъ внышнее разнообразіе явленій сводить къ общимъ категоріямъ, составляющимъ собственныя его опредъленія. какъ дъятельной силы. Содержаніе онъ получаетъ изъ опыта, но формальныя начала, къ которымъ сводится это опытное содержаніе, установляются имъ самимъ. Какъ относительно познанія, такъ и относительно діятельности, основное требованіе разума состоить въ подведеніи эмпирическихъ данныхъ подъ эти общія, формальныя начала, составляющія его сущность. Поэтому, какъ разумное существо, человъкъ долженъ дъйствовать не на основани тъхъ или другихъ частныхъ побужденій, а на основаніи закона, общаго для всъхъ. Отсюда коренное, формальное требованіе разума, которое Кантъ выразиль въ видв категорическаю императива: "дъйствуй такъ, чтобы правило твоихъ дъйствій могло быть закономъ для всякаго разумнаго существа". Это требованіе—категорическое, то есть безусловно общее, вытекающее изъ самаго существа разума, следовательно изъ природы разумнаго существа, какъ такового.

Отсюда непосредственно вытекають основныя нравственныя правила, отрицательное и положительное: "не дълай другимь того, что ты не хочешь, чтобы они тебъ дълами", и "дълай другимь то, что ты хочешь, чтобы они тебъ дълами". Оба эти предписанія чисто формальныя. Они не указывають, что именно человъкъ должень дълать, какія пъли онь должень себъ ставить, а выражають только, что онь должень дъйствовать по общему закону, а не прилагать различной мърки къ себъ и къ другимъ.

Однако, въ этомъ формальномъ предписаніи заключается и общая цѣль всякаго нравственнаго дѣйствія. Имъ опредѣляются не какого бы то ни было рода отношенія, а именно взаимныя отношенія разумныхъ существъ. Поэтому цѣлью нравственнаго дѣйствія можетъ быть только разумное существо, ибо для него одного существуютъ апріорные законы разума. Ставя себя самого цѣлью своихъ дѣйствій, я долженъ въ одинакой степени ставить цѣлью и другихъ, мнѣ подобныхъ. Отсюда религіозное правило: "возлюбиши искренняго твоего, яко самъ себе". Отсюда и философское правило: "разумное существо должно быть для тебя цѣлью, а не средствомъ".

Эти отношенія, какъ сказано, могутъ быть двоякаго рода, отрицательныя и положительныя, откуда проистекаеть двоякое требованіе: 1) не вредить другимъ, 2) дівлать дру- > гимъ добро. Отрицательныя отношенія сводятся къ одному общему началу, которое должно служить руководствомъ 👫 въ дъйствіяхъ людей. Это начало есть уваженіе къ разумному существу, какъ самостоятельной и самоопредвляющейся единиць. Отсюда основное нравственное предписаніеобходиться съ людьми по-человъчески, какъ съ равными себъ разумными существами. Мы видъли, что на этомъ началъ основано и право. Оба опредъленія, право и нравственность, исходять изъ одного корня, изъ существа человъческой личности, требующей къ себъ уваженія. Правомъ опредъляются вытекающія отсюда отношенія внъшней свободы; нравственность касается только внутреннихъ помысловъ, но въ этомъ заключается и требование уважения къ праву, какъ выраженію человіческой личности. Когда согласное съ юридическимъ закономъ дъйствіе внушено не страхомъ вившняго наказанія, а сознаніемъ долга, оно подучаеть нравственный характерь. Но отношенія лиць не ограничиваются отрицательнымъ уважениемъ; нравственность требуеть и положительныхъ действій. Разумное существо, руководящееся общимъ закономъ, должно имъть цълью другихъ столько же, сколько и себя. Этимъ предписаніемъ

установляется нравственная связь между разумными существами. Поэтому, положительное правило можеть быть формулировано такъ: "дѣлай то, что содѣйствуетъ единенію разумныхъ существъ, и не дѣлай того, что ведетъ къ ихъ разъединенію". Это правило можно назвать закономъ любои, ибо любовь есть то чувство, которымъ установляется единеніе людей.

Вст эти требованія, вытекая изъ существа разума, какъ такового, составляють для него законъ безусловный, независимый отъ какихъ бы то ни было внтшнихъ опредъленій. Онъ можетъ видоизміняться въ приложеніи, когда онъ приходитъ въ соприкосновеніе съ другими элементами; но онъ всегда долженъ оставаться верховнымъ руководящимъ началомъ человіческой дітельности. Уклоненіе отъ него всегда есть нравственное зло.

Какъ законъ безусловный, онъ простирается за предълы человъческаго рода. Разумныя существа, съ которыми человъкъ можетъ находиться въ единении, не ограничиваются равными ему людьми. Общій всёмъ разумъ указываетъ на существование абсолютнаго Разума, отъ котораго всъ единичные разумы получили свое бытіе и который служить имь общею связью. Эта идея необходимо присуща человъку, какъ разумному существу. Все относительное предполагаетъ существование абсолютнаго: таково логически необходимое положение, которое заставляеть насъ отъ бытія, имъющаго происхожденіе отъ другого, возвыситься къ бытію самосущему. Это требованіе коренится въ саныхъ основныхъ опредъленіяхъ разума, который, по существу своему, есть сознаніе абсолютных в началь и носитель идеи Абсолютнаго. Это опять фактъ, не подлежащий сомнению и необъяснимый съ точки зрения чисто опытной теоріи. Если все доступное человіку знаніе ограничивается явленіями, то откуда рождается у него идея Абсолютнаго? Это не случайное только порождение мысли, стоящей на низкомъ уровив сознанія, какъ утверждають позитивисты, а логически необходимое понятіе, безъ котораго немыслимо существование относительнаго. Человъкъ можетъ ваблуждаться на счеть опредвленій Абсолютнаго и твхъ формъ, въ которыхъ оно выражается, но онъ не можетъ сомивваться въ его бытіи. Въ области правственной, къ этой идев приводить насъ сознание безусловнаго закона, общаго для всёхъ разумныхъ существъ: если есть такой законъ, то есть и абсолютный Разумъ, изъ котораго онъ истекаетъ. Это понятіе составляетъ поэтому необходимую принадлежность нравственнаго міросозерцанія, пришедшаго къ ясному сознанію своихъ началъ. Оно полагается и самымъ нравственнымъ инстинктомъ человъческаго рода, который всегда и вездъ связываетъ нравственный законъ съ волею Божества. Мы видели, что существование нравственнаго закона нельзя вывести изъ воли Божіей; но какъ скоро мы признаемъ безусловно обязательный для насъ нравственный законъ, такъ мы не можемъ не признать его истекающимъ изъ божественнаго Разума, а потому предписаніемъ Божества въ отношеніи къ человіку. Это именно даетъ ему непоколебимую опору въ самыхъ основахъ истивно человъческаго міросозерцанія, связывающаго свои понятія о мірѣ и жизни идеею Абсолютнаго. Съ тѣмъ вмѣстѣ рождается требование единения съ этимъ Абсолютнымъ, посредствомъ вознесенія къ нему своихъ мыслей и чувствъ и подчиненія своей воли верховной его волі. Это составдяеть основание всякой религии. Поэтому нравственность находить въ религи самую твердую опору. Этимъ человъческое связывается съ божественнымъ, образуя единый нравственный міръ, который представляетъ явленіе метафизическихъ сущностей въ сознании человъка. Вся нравственность есть выражение метафизической сущности человіжа, возвышающейся надъ всякими эмпирическими опредъленіями и полагающей себь цълью идеальныя отношенія разумныхъ существъ.

Но формальный нравственный законъ заключаетъ въ себъ не однъ нравственныя цъли; онъ указываетъ и соотвътствующія закону побужденія къ дъйствію. Такимъ побуж-

леніемъ можетъ быть только самое сознаніе закона. Оно можетъ быть ясное или смутное, разумное или инстинктивное; во всякомъ случав, человъкъ долженъ побуждаться къ добру однимъ желаніемъ добра, а не какими-либо эмпирическими выгодами. Безкорыстное желаніе добра есть именно то, что даетъ поступку правственный характеръ. Именно это побуждение, а не внашнее дайствие опредаляется нравственнымъ закономъ. Вившнія действія состоятъ подъ вліяніемъ разнообразныхъ эмпирическихъ условій, отъ него не зависящихъ. Какъ отвлеченно разумное начало, нравственный законъ опредвляеть одни внутренніе помыслы, и только здісь онъ можеть явиться безусловнымъ требованіемъ, ибо только эдесь человекъ зависитъ единственно отъ самого себя. Отсюда коренное от-, личіе нравственности отъ права: посліднимъ опреділяются внышнія отношенія воль, первою-внутреннія побужденія; одно установляєть правила для внішнихь дійствій, касаясь внутреннихъ мотивовъ лишь настолько, насколько они выражаются въ первыхъ; другая установляетъ внутренній распорядокъ человіческой души и касается внішнихъ дыйствій дишь настолько, насколько въ нихъ выражается этотъ внутренній міръ. Это различіе было вполнів выяснено Кантомъ.

Великій германскій философъ указаль и на то необходимое условіе, безъ котораго немыслимо исполненіе нравственнаго закона, а именно, на свободу воли. Для того чтобы исполнить нравственный законъ, надобно, чтобы человѣкъ имѣлъ способность отрѣшаться отъ всякихъ эмпирическихъ мотивовъ и опредѣляться чисто извнутри себя, на основаніи отвлеченнаго сознанія закона, Первое, какъ мы видѣли, составляетъ отрицательную, а второе—положительную сторону внутренней свободы человѣка. Если этой свободы нѣтъ, если человѣкъ связанъ эмпирическими мотивами, какъ утверждаютъ детерминисты, то ни о какой нравственности не можетъ быть рѣчи. На человѣка можно дѣйствовать представленіемъ выгодъ или страхомъ наказанія, въ видахъ общественной пользы; но въ этомъ нравственнаго ничего нѣтъ. Нравственно только то, что человѣкъ дѣдаетъ по собственному внутреннему побужденію, изъ безкорыстнаго желанія добра, а это возможно только при отрѣшеніи отъ всякихъ эмпирическихъ мотивовъ, то есть, безъ всякаго вниманія къ человѣческимъ наградамъ и наказаніямъ. Какъ система метафизическихъ опредѣленій, нравственность для своего осуществленія требуетъ метафизической способности, а такова именно свобода воли.

Всятдствіе этого, законъ, въ отношеніи къ свободъ, имъетъ значеніе не физической, а нравственной необходимости. Онъ исполняется не потому, что не можетъ не исполняться, а потому, что человъкъ самъ хочетъ его исполнить. Свобода есть самоопределеніе, въ отношеніи къ которому законъ является какъ требование, или предписание. Для разумнаго существа исполнение его есть обязанность. Въ этомъ состоитъ существенное различіе между естественными законами и нравственными. Первые суть необходимыя отношенія вещей, вторые суть требованія, обращенныя къ разумно-свободнымъ существамъ. Непреложная необходимость, съ которою исполняются естественные законы, не составляеть однако ихъ преимущества. Напротивъ, высокое достоинство разумныхъ существъ состоитъ именно въ томъ, что они исполняютъ законъ не по принужденію, а добровольно. Это — высшій, метафизическій міръ свободы и нравственности, возвышающійся надъ низменною областью естественныхъ опредъленій и призванный владычествовать надъ последними. Но это высшее достоинство заключаеть въ себъ и возможность уклоненія. Свобода есть самоопредъление, а въ самоопредълении заключается, какъ мы уже видъли, выборъ между различными путями. Самоопредъление къ добру именно потому является выраженіемъ свободы, что въ немъ содержится возможность противоположнаго. Нравственные поступки чедовъка вивняются ему въ заслугу, потому что онъ могъ дъйствовать иначе. Свобода добра есть визств свобода зма.

Противъ этого иногда возражають, что въ таконь случав приходится отрицать свободное самоопредвление Божества, въ которомъ нельзя допустить возможность уклоненія. Воля святая есть та, которая исполняеть законь, потому что такова ея неизмінная природа; именно вслідствіе этого она не можеть оть него уклоняться, а между твиъ такое отношение есть не отрицание а, напротивъ, высшая ступень нравственнаго добра. На это надобно отввчать, какъ уже было указано выше, что понятія о свободъ и необходимости къ Божеству неприложимы. Онв являются только тамъ, гдв решение принимается во времени. Туть возникаеть вопрось: опредвляется ли это рашеніе необходимымъ образомъ предшествующимъ состояніемъ или оно составляетъ плодъ свободнаго самоопредъления? Въ Существъ же, возвышенномъ надъ временемъ, котораго вст решенія имтють характерь втиности, вст эти опредъленія отпадають. Въ Божестві нізть естественной необходимости, ибо нътъ состоянія, опредъляемаго предшествующимъ состояніемъ; нътъ и необходимости нравственной, ибо нътъ эмпирическихъ мотивовъ, которые могли бы служить побужденіемъ къ діятельности. То и другое составляетъ принадлежность ограниченнаго разумнаго существа; только въ последнемъ является противоположность сознанія абсолютнаго закона, истекающаго изъ разума, и тёхъ частныхъ условій, въ которыя оно постановлено по своей ограниченности. Здёсь, поэтому, какъ бы воля ни была свята, всегда есть возможность уклоненія, а потому нравственное самоопредъленіе, какъ собственное ся дъйствіе, вивняется ей въ заслугу.

Эти частныя опредъленія, вытекающія изъ ограниченности единичнаго существа, составляють, въ приложеній къчеловъческой воль, систему влеченій. Туть необходимо возникаеть вопрось объ отношеній ихъ къ нравственному закону и къ внутренней свободь человъка. Обратимся къ изслъдованію этого вопроса.

### Глава II.

#### Влеченія и совѣсть.

Влеченіе есть стремленіе къ удовлетворенію извъстной потребности. Потребность есть ощущение недостатка, свойственнаго всякому живому ограниченному существу, находящемуся во взаимнодъйствій съ окружающимъ міромъ и черпающему изъ него средства для поддержанія своей жизни. Чисто матеріальныя вещи, камень, вода, воздухъ, не имъютъ потребностей. Онъ подчиняются механическимъ и химическимъ законамъ, которые дъйствуютъ на нихъ съ неотразимою необходимостью; но, не заключая въ себъ начала внутренняго действія, онв остаются въ настоящемъ своемъ положении до тъхъ поръ, пока не будутъ выведены изъ него какою - либо внешнею силой. Только живое существо для поддержанія своей жизни нуждается въ усвоени вившнихъ предметовъ. Жизнь состоитъ именно въ этомъ постоянномъ взаимнодъйствии съ окружающею средою, въ виду сохраненія единичной особи. Къ этому приспособлено все строеніе живого существа. Въ немъ проявляется цізлесообразно дізйствующая сила, которая въ себъ самой носить начало движенія и развитія. Оно сознательно или безсознательно ставить себъ цъли и имъетъ органы, или орудія, для ихъ достиженія. Въ животныхъ организмахъ, одаренныхъ чувствомъ и самопроизвольнымъ движеніемь, эти отношенія становятся предметомь ощущенія. Отсюда возникаетъ цълый рядъ потребностей, коренящихся въ самой природъ живого существа, а съ тъмъ вмъстъ рождается стремленіе къ ихъ удовлетворенію собственною дъятельностью. Въ этомъ и состоять влеченія.

Въ человъкъ все это обнаруживается въ полной мъръ; но къ этимъ животнымъ опредъленіямъ присоединяется въ немъ иное, высшее начало: въ немъ является неизбъжное противоръчіе между ограниченностью единичнаго физическаго существа и разумомъ, постигающимъ безусловно общее, а потому стремящимся выдти изъ всякихъ поставлен-

ныхъ ему рамокъ. Вследствіе этого, потребности человека не ограничиваются поддержаніемъ физической жизни, а простираются далеко за предвлы матеріальнаго существованія. Самыя физическія потребности расширяются и одухотворяются внесеніемъ въ нихъ высшихъ разумныхъ началъ. Человъкъ не довольствуется тъмъ скуднымъ питаніемъ, которое доставляеть ему внішняя природа; онъ обрабатываеть землю, извлекаеть изъ нея плоды и приспособляетъ ихъ къ разнообразію своихъ вкусовъ. Образованный Европеецъ, даже при скудныхъ средствахъ, получаетъ свою пищу изъ отдаленнъйшихъ странъ, чай изъ Китая, кофе изъ Аравіи. Для своей одежды, вивсто звъриныхъ шкуръ, человъкъ употребляетъ самыя разнообразныя ткани, на выдълку которыхъ обращены могучія силы изобрътательнаго разума. Вмъсто дикихъ пещеръ и убогихъ шалашей, онъ строитъ удобныя и просторныя жилища; онъ воздвигаетъ великолепные храмы и дворцы, удовлетворяющие утонченнымъ требованіямъ образованнаго вкуса. Во всемъ этомъ выражается стремление возвыситься надъ уровнемъ чисто животнаго существованія и устроить свою жизнь такт, чтобы она носила на себъвысшую печать духа. Отсюда развивается система потребностей и влеченій, которой умозрительно нельзя положить границъ. Но такъ какъ она состоитъ въ зависимости отъ условій окружающей среды и отъ техъ средствъ, которыя можно изъ нея добыть, то вся эта система опредвляется фактическими данными. Она составляетъ эмпирическую сторону человъческаго существованія.

Основныя черты этой системы даются намъ тъми элементами, или способностями человъческой души, которые извъстны намъ изъ внутренняго и внъшняго опыта и выяснены наукою. Кромъ физической стороны своего естества, человъкъ обладаетъ чувствомъ, разумомъ и волею. Каждая изъ этихъ способностей имъетъ свои потребности и ищетъ своего удовлетворенія.

Къ физической сторонъ, кромъ пищи, одежды и жилища,

принадлежать и столь сильныя въ человъкъ половыя влеченія, въ которыхъ къ чисто животнымъ потребностямъ присоединяется цалый міръ нравственныхъ отношеній. Тутъ матеріальная природа должна служить органомъ и выраженіемъ самыхъ высокихъ сторонъ духа. Съ матеріальнымъ міромъ связано и эстетическое наслажденіе, которое до-) ставляеть человъку созерцание красоты въ произведенияхъ природы и искусства. Оно, можно сказать, одухотворяетъ матеріальную обстановку жизни, налагая на нее высшую печать изящества и побуждая человека устроивать ее сообразно съ требованіями вкуса. Къ области чувства принадлежитъ и религіозное начало, въ силу котораго человъкъ стремится къ единенію съ представляемымъ разумомъ Высшимъ Существомъ, а также любовь къ идеъ, за которую человінь неріздко готовь отдать самую свою жизнь. Таковы, напримъръ, идеи отечества и свободы. Наконецъ, сюда относится стремленіе къ единенію съ себъ подобными, составляющее самый обильный источникъ нравственныхъ отношеній. Въ этомъ состоить чувство любви, которое, какъ сказано, возводится нравственнымъ закономъ въ высшую. обязательную норму человъческихъ дъйствій.

Къ потребностямъ разума принадлежитъ прежде всего исканіе истины, составляющее глубочайшую и основную задачу разумнаго существа; затѣмъ общеніе съ другими разумными существами и проистекающій отсюда живой обмѣнъ мыслей, притомъ двоякаго рода: положительный, при сходствѣ понятій, и отрицательный, какъ борьба противоположныхъ убѣжденій; наконецъ, стремленіе къ осуществленію въ жизни добытыхъ разумомъ началъ. Послѣднее составляетъ переходъ къ волѣ, которой основная потребность состоитъ въ проявленіи себя въ окружающемъ мірѣ и въ подчиненіи его своимъ цѣлямъ. Источникъ этой потребности лежитъ въ присущемъ человѣку стремленіи къ дѣятельности. Обращенное на матеріальный міръ, оно порождаетъ стремленіе къ пріобрѣтенію и къ сохраненію пріобрѣтеннаго, даже не въ виду удовлетворенія физиче-

скихъ нуждъ, а просто какъ орудіе воли; этимъ, между прочимъ, объясняется скупость. Въ отношеніи же къдругимъ людямъ отсюда рождается, съ одной стороны, желаніе признанія, выражающееся въ честолюбіи и славолюбіи, съ другой стороны—стремленіе подчинить другихъ своей власти, составляющее существо властолюбія.

Такова сложная система человіческих потребностей в влеченій. Удовлетвореніе ихъ доставляєть человіку удовольствіе, неудовлетвореніе причиняєть ему страданіе. Поэтому человікь естественно стремится къ удовольствію и избігаеть страданія. Полнота удовольствія составляєть счастіє; напротивь, перевісь страданій ділаєть человіка несчастнымь. Это—факть всеобщій, который не подлежить сомнівню. Вопрось состоить въ томь: въ какомъ отношеніи находятся эти начала къ нравственному закону?

На этотъ счетъ существовали и существуютъ разныя возэрвнія. Въ наибольшей простотв и ясности они выразились въ двухъ противоположныхъ школахъ, вышедшихъ изъ ученія Сократа, у Киниковъ и у Киренаиковъ. Одни проповъдовали воздержаніе отъ всякихъ влеченій, другіе—разумное пользованіе жизненными благами. Новъйшія теоріи, примыкающія къ тому или другому направленію, представляютъ только возвращеніе къ точкамъ зрънія, господствовавшимъ двъ тысячи льтъ тому назадъ.

Киники признавали, что истинная природа человъка состоитъ въ разумъ, какъ началъ независимомъ отъ всякихъ внъшнихъ влеченій и впечатлъній. Поэтому они главною задачей разумнаго существа полагали утвержденіе этой независимости. Чъмъ меньше человъкъ нуждается въ какихъ-либо внъшнихъ предметахъ, тъмъ онъ свободнъе. Мудрый отръшается не только отъ всего, что составляетъ удобство и услажденіе жизни, но и отъ всякихъ частныхъ связей. Самое отечество для него не существуетъ; онъ является гражданиномъ вселенной.

Крайняя односторонность этого воззрѣнія очевидна. Отръшеніе единичнаго существа отъ всего внѣшняго приво-

дить не къ широтъ всеобъемлющаго міросозерцанія, а къ самоуслажденію одинокаго эгоизма. Оно противорѣчитъ самой природъ разума, который ни въ теоретическомъ, ни въ практическомъ отношении не ограничивается отвлеченнымъ созерцаніемъ своей сущности, въ чемъ онъ можеть обръсти только полную пустоту. Теоретическая его задача состоить въ томъ, чтобы, на основании присущихъ ему законовъ, познать окружающій его міръ. А для этого надобно не отръщаться отъ міра, а, напротивъ, погрузиться него. Нужно прежде всего изощрение внышнихъ чувствъ, которыя раскрываютъ намъ безконечное разнообразіе бытія. Необходимы самыя утонченныя орудія и средства, неизвъстныя древнимъ, но получившія въ новомъ человъчествъ громадное развитіе. Киники считали теоретическое познаніе діломъ пустымъ, недостойнымъ мудреца, н новъйшіе проповъдники аскетизма держатся того же взгляда. Но тогда самая существенная задача разума отпадаеть; остается практическая діятельность, которая однако еще менье представляеть поводовь къ отръшенію оть внышняго міра. Практическая задача человіческаго разума состоить въ томъ, чтобы осуществить разумныя начала въ окружающей средь. Въ отношении къ матеріальной природъ требованіе заключаются въ подчиненіи ея разуму, какъ высшему началу; а для этого надобно не отръшаться отъ нея, а покорить ее себъ, изучивъ ея законы и умъя ими пользо-! ваться. Въ отношенія же къ другимъ разумнымъ существамъ 😘 требуется, какъ мы видъли, признавать ихъ цълью, а не средствомъ, изъ чего истекаетъ, съ одной стороны, уваженіе къ нимъ, какъ самостоятельнымъ единицамъ, а съ другой стороны-стремление къ единению съ ними, что составляетъ законъ любви. Это признавали уже древніе продолжатели киническаго ученія, Стоики, а христіанство еще глубже развило эту точку зрвнія. И оно проповідуєть отрішеніе отъ матеріальныхъ благъ, но съ этимъ оно соединяетъ требование любви и самоотвержения. Человъкъ долженъ не услаждаться одинокимь самосозерцаніемь, а дівствовать на

пользу ближняго. Тутъ уже не отвлеченный разумъ, а конкретное чувство становится верховнымъ началомъ человъческой дъятельности. Но тогда возникаетъ затрудненіе другого рода. Любовь сама есть извъстное влеченіе; въ силу чего же можетъ она являться отрицаніемъ всъхъ другихъ влеченій? И возможно ли противопоставлять это начало счастію, какъ дълаютъ односторонніе послъдователи этого направленія, которые ничего не хотятъ знать, кромъ идеальной любви ко всему человъчеству?

Вопросъ разръщается весьма простымъ разсуждениемъ. Ясно, что въ такомъ отвлечении самая любовь остается формальнымъ началомъ, которому содержаніе дается жизнью, то есть, практическими потребностями и стремленіями человъка. Ибо недостаточно сказать, что я долженъ любить людей вообще; надобно знать, что я могу ділать для предмета своей любви? Если любовь выражается въ томъ, что я стараюсь содъйствовать счастію любимаго существа, близкаго или отдаленнаго, то этимъ самымъ признается, что счастіе есть законная цізль человінка, слідовательно не только чужое, но и свое собственное, ибо это законъ общій: я долженъ любить другого, какъ самого себя. Если же, напротивъ, счастіе не признается законною цваью человіческихъ стремленій, то и для чужого счастія я не долженъ дълать ничего, и тогда любовь лишается всякаго содержанія. Тогда, витсто діятельной любви, все, что я могу слітьлать для другого, ограничивается отвлеченною проповъдью воздержанія отъ вившнихъ благъ, проповідью, которая не требуетъ никакого дъла и никакого самопожертвования, ибо въ этой области все зависить отъ собственнаго, внутренняго самоопредвленія разумнаго существа; туть каждый самъ різшаеть, какъ онъ по совісти должень поступать. Проникнуть въ этотъ внутренній міръ путемъ убъжденія дано весьма немногимъ: это — высшій таланть, ниспосылаемый человъку. Для огромнаго же большинства людей нравственная проповедь не можеть быть жизненною задачею; или же она становится скучнымъ и безплоднымъ ремесломъ,

которое не только не достигаетъ цъли, а скоръе способно отвратить людей отъ слъдованія по тернистому пути аскетизма. Какъ отвлеченное начало, общечеловъческая любовь остается безъ приложенія. Въ такомъ видъ это—начало само себъ противоръчащее: я долженъ любить ближняго, но не могу ничего дълать для его счастія, ибо счастіе не должно быть для меня цълью. При такомъ ограниченіи любовь остается пустымъ словомъ.

Выходъ изъ этого противоръчія заключается единственно въ наполнении формальнаго начала живымъ содержаниемъ; посявднее же дается не отрышениемь оть внышняго міра, а удовлетвореніемъ присущихъ человіку потребностей. Плодотворнымъ началомъ любовь становится только тогда, когда мы признаемъ, что счастіе составляетъ законную цѣль человіческой жизни. Туть только открывается для насъ самое обширное поле для діятельности на пользу ближняго. Но въ этомъ заключается, вивств съ темъ, признаніе, что и для насъ самихъ счастіе составляетъ законную цъль нашихъ стремленій и нашей дъятельности. Это признаніе составляєть истинную сторону техъ ученій, которыя цваью человвческой жизни полагають разумное пользование жизненными благами. Таково было въ древности ученіе Киренаиковъ. Но становясь на эту точку зрвнія, они требовали, чтобы человъкъ, какъ разумное существо, не дълался рабомъ своихъ влеченій, а удовлетворялъ имъ, оставаясь отъ нихъ свободнымъ. Того же начала держались и Эпикурейцы; оно лежить въ основании и всъхъ новыхъ теорій, исходящихъ отъ несомнаннаго факта, что человакъ, по природь, ищеть удовольствія и избъгаеть страданія.

Въ сущности, въ нравственномъ законъ нътъ ни малъйшаго повода относиться отрипательно къ человъческимъ потребностямъ, даже оизическимъ. Потребности вложены въ человъка природою для поддержанія жизни и для продолженія рода. Естественный законъ человъческаго существованія состоитъ въ вхъ удовлетвореніи. Если высшее. призваніе разумнаго существа заключается въ покореніи

себъ физическаго міра, то оно можеть это сдълать, только подчиняясь его законамъ и пользуясь ими для своихъ цѣлей. Единственно этимъ путемъ человекъ становится владыкою земли. Именно въ виду этого высокаго призванія ему дано органическое тізло, которое иміветь свои потребности и свои законы. И эти законы человъкъ долженъ исполнять еще въ большей степени, нежели законы внышее природы, ибо тело составляеть принадлежность собственнаго его существа. На немъ лежитъ печать духа; оно служить орудіемь его цілей, и, съ своей стороны, оно даеть человъку тъ наслаждения, которыя самою природою связаны съ удовлетвореніемъ физическихъ потребностей. Нътъ сомнівнія, что туть могуть быть излишества. Съ своимь изобрівтательнымъ умомъ человъкъ можетъ въ удовлетворения этихъпотребностей идти далеко за предвлы того, что требуеть природа; но разумъ существуетъ именно затвиъ, чтобы въ своемъ стремленіи къ усовершенствованію жизни соблюдать должную меру. Если иногда человекъ всецело отдается матеріальнымъ наслажденіямъ, забывая высшія потребности духа, то подобное извращение нормальныхъ отношеній ничего не говоритъ противъ законнаго пользованія матеріальными благами. Стыдиться своихъ животныхъ потребностей и относиться къ нимъ отрицательно тъмъ менъе умъстно, что изъ нихъ рождаются самыя высскія духовныя радости и самыя святыя человіческія чувства. Вся семейная жизнь имъетъ корень въ физическихъ отношеніяхъ. Съ ними связана супружеская любовь; на нихъ основана любовь родителей къ дътямъ. Поэтому аскетизмъ никогда не можеть быть общимъ правиломъ для человъческаго рода. Его следуетъ признать въ некоторой мере полезнымъ, какъ педагогическое средство, въ видахъ пріобретенія власти надъ своими влеченіями. Онъ можетъ быть и постоянною дисциплиной для людей съ спеціальнымъ призваніемъ, отдающихъ себя всецьло служенію Богу и для которыхъ, поэтому, всякія земныя наслажденія могли бы быть только помежою. Но нельзя требовать отъ всёхъ людей, чтобы оны

омли аскетами, ибо это противоръчитъ человъческой природъ и призванію человъка на землъ, наконецъ, самому продолженію рода. Такое требованіе было бы безнравственнымъ.

Всего менве чисто отрицательное отношение къ земнымъ благамъ допустимо именно съ религіозной точки зрвнія. Если Богъ сотворилъ міръ съ неисчерпаемыми его богатствами и отдаль землю въ обладаніе людямъ, то мы должны думать, что Онъ сдвлаль это не затвмъ, чтобы человвкъ все это отвергалъ, а затвмъ, чтобъ онъ этимъ пользовался. Презрвніе къ земнымъ благамъ есть презрвніе къ двлу Творца. Напротивъ, разумное пользованіе твмъ, что намъ дано, и тв радости, которыя отсюда возникаютъ, наполняютъ сердце человвка благодарностью и заставляютъ его возноситься духомъ къ Подателю этихъ благъ. Такое отношеніе можетъ быть общимъ закономъ для человвка, а потому согласно съ требованіями нравственности.

Такимъ образомъ, стремленіе къ счастью, то есть къ возможно полному удовлетворению своихъ потребностей, составляеть естественный законь единичнаго существа, поставленнаго въ извъстную среду, съ которою оно находится въ постоянномъ взаимнодъйствіи. Въ этомъ состоитъ истина всёхъ эвдаймонистическихъ теорій стараго и новаго времени. Это стремленіе составляетъ право разумнаго субъекта, который, въ силу внутренняго самоопредъления, ставить себв цвли и въ достижении этихъ цвлей ищетъ личнаго удовлетворенія. Но такъ какъ это удовлетвореніе есть чисто субъективное ощущение, вследствие чего и самое стремленіе къ нему есть чисто личное начало, то человізкъ не въ правъ требовать отъ другихъ, чтобы они содъйствовали ему въ достижении его цълей или доставляли ему нужныя для того средства; онъ можетъ только требовать, чтобы ему не мъщали искать своего счастія по собственному своему изволенію, такъ же какъ, съ своей стороны, онъ обязанъ не мещать другимъ: каждый долженъ действовать въ предълахъ своего права, не вступаясь въ область чужаго. Съ своей стороны, нравственный законъ не только не возбраняетъ этого стремленія, а напротивъ восполняетъ отрицательное требованіе права положительнымъ предписаніемъ, чтобы человъкъ помогалъ ближнимъ въ достиженім ихъ цълей. Черезъ это, стремленіе къ счастью получаетъ нравственное освященіе; оно даетъ содержаніе закону любви.

Эти отношенія выяснятся еще болье при ближайшемъ разсмотръніи этого содержанія. Очевидно, что не все оно равно освящается нравственнымъ закономъ. Изъ изложенной выше системы потребностей ясно, что онв имыють не одинакое нравственное значеніе. Ніжоторыя изъ нихъ носять на себъ чисто нравственный характеръ: таковы добовь къ Богу, къ отечеству, къ ближнимъ. Другія могутъ быть нравственны или безнравственны, смотря по тому, какъ онъ направлены. Но и самыя высокія нравственныя стремленія могуть быть извращены. Даже вознесеніе души къ Богу и покорность Его воль оскверняются человыческими жертвоприношеніями и подвигами инквизицін. Следовательно, тутъ неизбъжно возникаетъ вопросъ объ отношения влечения къ правственности. Этотъ вопросъ не разръщается эвдаймонизмомъ, для котораго самая нравственность является только средствомъ къ достиженію счастія. Истинная точка врвнія состоить въ томъ, что это-два самостоятельныя начала, которыхъ отношение должно быть опредълено.

Изъ нихъ, нравственное начало очевидно есть высшее, дающее законъ. Это начало общее, безусловное, одинакое для всъхъ. Потребность, напротивъ, есть начало разнообразное, измѣнчивое и вовсе не обязательное, а вполнѣ зависящее отъ воли человѣка и отъ окружающихъ его условій. Но первое, именно въ силу своей всеобщности и безусловности, даетъ только формальное предписаніе; второе же въ эту форму вноситъ жизненное содержаніе. Какъ же согласуется содержаніе съ формой? Иными словами: что въ данномъ жизненномъ содержаніи есть нравственнаго и безнравственнаго?

Мы видъли, что предписанія нравственнаго закона двоякаго рода: отрицательныя и положительныя. Сообразно съ этимъ установляется двоякое отношеніе формы къ содержанію.

Прежде всего, нравственный законъ имъетъ значение ограничительное. Человъку дозволяется удовлетворять своимъ потребностямъ лишь настолько, насколько это не противорвчить нравственному закону. Границы здвсь теснье, нежели въ юридической области. Мы видъли, что и право есть формальное начало, установляющее границы внашней свободы и предоставляющее человъку въ этихъ предълахъ дъйствовать по своему усмотрънію. Нравственность требуетъ уваженія къ праву, ибо она требуетъ уваженія къ человіческой личности и охраняющему ее закону; но она ограничиваетъ пользование правомъ. Обращаясь къ внутренней свободъ человъка, она налагаетъ на него обязанность воздерживаться отъ такого употребленія права, которое противоръчитъ нравственному закону. Юридическій законъ признаетъ за человъкомъ право собственности; но какимъ образомъ онъ пользуется имъ, хорошо или дурно, нравственно или безнравственно, въ это юридическій законъ не входитъ. Нравственный же законъ воспрещаеть з человъку обращать свою собственность на безнравственныя цвли или двлать изъ нея такое употребленіе, которое противорвчить нравственнымь требованіямь. Юридическій законъ признаетъ за кредиторомъ право взыскивать долгъ со всякаго должника, не входя въ разсмотрение его имущественнаго положенія. Нравственный же законъ воспрещаеть взыскивать долгь съ бъдняка, который можетъ быть повергнутъ этимъ въ полную нищету.

Но нравственный законъ идетъ еще далъе. Онъ не только полагаетъ границы человъческимъ дъйствіямъ; онъ налагаетъ на человъка и положительныя обязанности. Онъ требуетъ, чтобы человъкъ помогалъ ближнимъ. Это выходитъ уже изъ предъловъ всякихъ юридическихъ обязательствъ, а потому этому требованию не соотвътствуетъ никакое право.

Это—чисто діло внутренней свободы человіжа, исполняющаго нравственный законъ по собственному побужденію, а не по чужому предписанію. Принужденіе въ этой области есть извращеніе нравственности. Оно ведеть къ тому, что идеальное начало, котораго все значеніе состоить въ томъ, что оно истекаеть изъ метафизической сущности человіжа и обращается къ внутренней его свободі, превращается въ чисто внішнее предписаніе, дійствующее помимо всякихъ внутреннихъ побужденій. Поэтому, "принудительная жертва", о которой нынів толкують въ Германіи, есть, по существу своему, безнравственное начало.

Чтиъ же однако можетъ руководствоваться человъкъ при опредълени того, что онъ долженъ дълать на пользу ближняго? И какъ согласить это требованіе съ удовлетвореніемъ собственныхъ потребностей, которое не исключается, а, напротивъ, освящается нравственнымъ закономъ, предписывающимъ любить ближняго, какъ самого себя? Соглащеніе своихъ и чужихъ потребностей съ нравственнымъ закономъ темъ затруднительнее, что не только потребности безконечно разнообразны и измінчивы, а потому требують далеко не всегда легкой эмпирической оцінки, но и самая близость людей не одинакова. Отвлеченное начало любви къ ближнему, простирающееся на все человъчество, по самой своей отвлеченности, теряеть всякую почву и обращается въ пустую форму. И тутъ содержание дается эмпирическими отношеніями, которыя ставять человіка въ извъстную среду и установляють болье или менье тысныя связи съ окружающими людьми. Изъ этого рождаются частныя обязанности, которыя должны быть согласованы съ общими. Между твиъ, нравственный законъ, какъ отвлеченно общее, безусловное начало, не содержить въ себъ никакихъ основаній для опредвленія и оцінки эмпирическихъ отношеній. Какъ же долженъ туть поступать че-**ДОВЪКЪ?** 

Затрудненіе было бы неразрішимо, если бы въ самомъ человіні, въ самой внутренней его свободі, не было на-

чала, которымъ опредъляется приложение отвлеченно общаго закона къ эмпирическому разнообразію жизни. Это начало есть соемсть. Она даетъ безпристрастную оцінку добра и зла въ приложеніи къ каждому данному случаю и тыть самымъ опредъляетъ, что для человыка составляетъ обязанность въ разнообразныхъ его жизненныхъ отношеніяхъ.

Существование совъсти въ человъкъ естъ опять фактъ, который не подлежить сомнанию. Весьма радки примары людей, въ которыхъ этотъ внутренній голосъ совершенно заглушенъ. Въ самыхъ закоренвлыхъ злодвяхъ онъ пробуждается иногда съ неудержимою силой и побуждаетъ ихъ отдать себя въ руки правосудія. Этоть фактъ свидітельствуеть о нравственной природв человека; онъ представляетъ явленіе метафизической сущности въ реальныхъ отношеніяхъ. Ибо нравственное отличіе добра и зла не есть нізчто данное опытомъ; это-сужденіе, возвышающееся надъ опытными данными и дающее имъ нравственную оценку. Но въ совести эта оцінка является не въ виді общаго закона, прилагаемаго къ конкретному факту, а какъ приговоръ, внушаемый непосредственнымъ чувствомъ. По этому самому она имъетъ чисто единичный характеръ. Она составляетъ неотъемлемую принадлежность лица, какъ нравственнаго существа; это явление внутренней его свободы, или самоопредъления. Дъйствовать по совъсти можетъ только самъ человъкъ, по собственному побужденію. Совъсть есть самое свободное, что существуеть въ мірѣ; она не подчиняется никакимъ вившнимъ понужденіямъ. Можно принудить человъка поступать такъ или иначе, но нельзя заставить его поступать такъ или иначе по совъсти. Послъдняя составляетъ недосягаемое для внышней власти нравственное святилище человіка. И только то иміветь нравственную ціну, что истекаеть изъ этого святилища, что опредвляется человъкомъ на основаніи внутренняго, свободнаго голоса сов'ясти. Вынужденныя действія могуть быть полезны или вредны, во всякомъ случав они не заключають въ себв ничего нравственнаго.

Но именно потому, что совъсть есть нравственная святыня, въ которой выражается высшее существо человъка и которая дана ему для руководства въ его нравственной жизни, всякое на нее посягательство есть преступленіе противъ нравственности. Когда внъшняя власть вторгается въ область, которая можеть опредвляться только совестью, она преступаетъ границы своего права. Никакія внѣшнія соображенія не могуть ее извинять, ибо нравственный законъ есть законъ безусловный. Отсюда глубокое внутреннее противоръчіе, заключающееся въ преслъдованія еретиковъ. Если есть сфера, которая должна оставаться неприкосновенною для какой бы то ни было власти, такъ это, прежде всего, та, которая касается отношеній человіка къ Богу. Эти отношенія опредъляются вірою, а віра, по существу своему, есть личное внутреннее движеніе души къ Богу. Тутъ можетъ дъйствовать только Тотъ, Кто въдаетъ сердца людей и внутреннею силою Духа призываетъ ихъ къ Себъ путями, недоступными человъку. Люди, исповъдующіе общую віру, могуть соединяться для совокупнаго богослуженія и взаимнаго поученія; но это должно совершаться добровольно, а не принудительно. Если человъкъ обращается къ церкви, какъ посредницъ между нимъ и Богомъ, то онъ двлаеть это единственно въсилу своей візры, по собственному побужденію. И церковь, съ своей стороны, можеть дійствовать на него только путемъ проповъди, а не принужденія. Когда же она, безсильная дъйствовать убъжденіемъ, хочетъ внутреннее движение чувства и совъсти замънить внъшнимъ насиліемъ, когда она во имя религіи любви проповъдуетъ истребление отщепенцевъ огнемъ и мечемъ, и когда государство, подчиняясь ея зову, следуеть за нею по этому пути, то подобное извращение самыхъ высокихъ нравственнихъ требованій составляеть одно изъ самыхъ возмутительныхъ явленій въ исторіи человічества. Ни въ чемъ высокое нравственное значеніе світскаго просвіщенія не выразилось такъ ярко, какъ въ признаніи въ новѣйшее время свободы совъсти, какъ самаго священнаго и неприкосновеннаго

изъ человъческихъ правъ. Это—краеугольный камень внутренней свободы человъка, а потому и человъческаго достоинства. А такъ какъ нравственность есть безусловный законъ, то это начало должно быть проведено всегда и вездъ, во всей своей ширинъ. Въ государствъ, сознающемъ нравственныя требованія, никакое стъсненіе иновърцевъ въ свободномъ отправленіи своей въры и въ гражданскихъ правахъ не должно быть терпимо. Государство, которое не уважаетъ правъ совъсти, не можетъ требовать отъ подданныхъ, чтобы они руководствовались ея внушеніями.

Но если совъсть является единственнымъ судьею нравственныхъ вопросовъ, если только тѣ дѣйствія могутъ счи- 3 таться нравственными, которыя совершаются по внушенію совасти, то, съ другой стороны, этотъ судья далеко не можеть считаться непограшимымь. Вообще, непограшимаго судьи между людьми нътъ. Какъ личное начало, совъсть подвержена всвиъ эмпирическимъ условіямъ личности и безконечному разнообразію ея опредъленій. Она можеть быть мало развита или затемнена влеченіями и привычками, уклоняющими ее отъ нравственнаго закона. Для того чтобы совъсть могла служить истиннымъ судьею человъческихъ поступковъ, она должна быть просвътлена; человъку должны быть выяснены и внутреннее ея значене въ душъ человіческой, и связь ея съ высшими нравственными началами, опредъляющими отношенія людей между собою и къ Богу. Для этого требуется нравственное ученіе, которое можеть быть двоякое: религіозное и философское.

Религія въ этомъ отношеніи дъйствуетъ несравненно сильнъе, нежели философія: она не ограничивается отвлеченными понятіями, доступными весьма немногимъ; она вліяеть не только на разумъ, но и на чувство и волю; она одинаково присуща сознанію мудрыхъ и самымъ простымъ сердцамъ. Поэтому фактъ тотъ, что нравственное развитіе человъчества совершалось главнымъ образомъ подъ вліяніемъ религій. Торжество христіанства объясняется тъмъ, что оно отвъчаетъ тлубочайшимъ потребностямъ человъ-

ческой совъсти. Для массъ религія всегда составляла и будетъ составлять единственную нравственную опору.

Но мы видъли, что нравственность существуеть и помимо религіи, а потому и эта форма ученія, съ точки зрівнія чисто человъческой, должна быть выяснена. Она въ особенности необходима для умовъ, отръщенныхъ отъ узкахъ рамокъ того или другого въроисповъданія. Всякая религія, по условіямь человіческой жизни, имість віроисповідный характерь; рядомъ съ нею стоять другія, и между ними надобно разобраться. Человъкъ съ развитымъ сознаніемъ не можеть довольствоваться темь, что такь думали предки и такъ думаютъ сродники; онъ самъ долженъ убъдиться въ истинъ того, во что онъ въритъ. Если религія требуетъ отъ него извъстныхъ нравственныхъ дъйствій, то онъ должень знать, насколько вероисповедная нравственность согласуется съ нравственностью вообще. Если онъ самъ, какъ разумно нравственное существо, является носителемъ нравственнаго закона, если внутри себя онъ слышить неотразимый голосъ совъсти, различающей добро и эло, то онъ не можетъ отказаться отъ испытанія предлагаемыхъ ему нравственныхъ правилъ, не отказавшись отъ глубочайшихъ требованій своей духовной природы, отъ того, что составляетъ нравственную силу и достоинство человъка. Это требование становится особенно настоятельнымъ, когда онъ въ церкви, проповъдующей религію любви, видить извращеніе нравственнаго закона въ преследовании отщепенцевъ. Тутъ выяснение нравственныхъ вачалъ философскимъ учениемъ становится неотразимою потребностью всякой возвышенной души. Оно, безспорно, доступно немногимъ; но для высшихъ умовъ оно необходимо, а они-то и дъйствуютъ на современниковъ.

Какъ скоро мы стали на эту почву, такъ намъ предстоитъ выборъ между эмпирическими началами и метафизическими. Но мы видъли, что первыя не только не въ состояніи утвердить нравственность на прочныхъ основахъ, а напротивъ, логически ведутъ къ ея отрицанію. Остается, слъдовательно, метафизика, которая одна способна указать источникъ нравственнаго закона и выяснить необходимыя его требованія. А потому метафизическое ученіе о нравственныхъ основахъ человѣческой жизни составляеть настоятельную потребность для всякаго ума. который не довольствуется безотчетнымъ усвоеніемъ даннаго содержанія, а хочетъ убѣдиться въ истинѣ того, что онъ должетъ дѣлать и чему слѣдовать. Это—единственное средство просвѣтленія совѣсти путемъ разумнаго сознанія. Послѣднее не замѣняетъ совѣсти, которая остается верховнымъ судьею во всѣхъ частныхъ вопросахъ; но оно даетъ ей высшую опору въ общихъ теоретическихъ началахъ и въ возведеніи всей области нравственныхъ дѣйствій къ верховному ея источнику.

Однако и просвътленной совъсти недостаточно для того, чтобы руководить человъкомъ въ его поступкахъ. Человъкъ можетъ ясно сознавать законъ добра и все таки слъдовать своимъ эмпирическимъ влеченіямъ, которыя тянутъ его въ совершенно иную сторону: video meliora proboque, deteriora sequor. Самая просвътленная совъсть есть только судья, который произноситъ приговоръ; она ограничивается оцънкой дъйствія, но не она исполняетъ свои ръшенія. Для этого нужна особая нравственная сила, способная воздерживать влеченія и подчинять ихъ требованіямъ разума и совъсти. Эта сила есть добродътель.

#### Глава III.

## Добродътель.

Древніе много разсуждали о добродітели: что она такое и въ чемъ состоить? Родоначальникъ нравственной философіи, Сократъ, полагая въ разуміт источникъ нравственныхъ понятій, признаваль, что добродітель состоитъ въ знаніи. Онъ утверждаль, что никто не дівлаетъ зла добровольно, зная, что это вло. Всіт люди ищуть своего добра и ошибаются лишь на счеть истинной его оцінки. Что-

бы сдълать людей добродътельными, нужно только выяснить имъ, что такое настоящее добро. Но противъ этого еще Аристотель возражаль, что для добродътели недостаточно одного знанія; нужно также правильное направление воли, которое пріобрътается привычкою. Поэтому добродътель сопровождается знаніемъ, но не состоить въ одномъ знаніи.

Это послѣднее мнѣніе вѣрно. Человѣкъ несомнѣню можетъ поступать вопреки лучшему своему сознанію; повшнуясь своимъ влеченіямъ, онъ дѣлаетъ зло, зная, что это зло. Возможность такого уклоненія заключается, какъ сказано, въ свободной волѣ, которая, въ силу внутренняго самоопредѣленія, можетъ исполнять законъ, но можетъ также отъ него отрѣшаться. Для того, чтобы разумное сознаніе могло сдѣлаться причиною внѣшнихъ дѣйствій, надобно, чтобы имъ опредѣлялись тѣ элементы человѣческой души, которые являются посредствующими звеньями между сознающимъ субъектомъ и внѣшнимъ міромъ.

Эти элементы суть чувство и воля. Въ чувствъ выражается воспримчивость, не какъ внышнее только взаимнольйствіе съ окружающими предметами, которое дается вившними чувствами, а какъ внутреннее опредъление субъекта; воля же есть начало воздъйствія \*). Оба эти элемента могутъ и не согласоваться съ разумнымъ знаніемъ, ибо оба находятся подъ вліяніемъ частныхъ опредъленій, тогда какъ разумъ, по существу своему, есть сознаніе отвлеченно-общихъ началъ. Разумъ предписываетъ человъку слъдоватъ общему закону, а чувство прилъпляется къ частному предмету, и воля стремится къ удовлетворенію частнаго влеченія, изъ чего ясно, что, несмотря на единство сознающаго себя субъекта, въ немъ есть разныя стороны и способности, которыя могуть действовать врозь и которыя требуется привести къ соглашенію. Это соглашеніе не дается самою природою; это-дізло жизни и возділіствія субъекта

<sup>\*)</sup> См. мон Основанія логики и метафизики.

на самого себя. Поэтому, для добродьтели недостаточно одного знанія добра. Надобно, чтобы имъ проникнуты были чувство и воля; тогда только оно становится источникомъ дъйствія. Въ особенности воля, какъ начало воздъйствія на внышній міръ, должна слыдовать вельніямъ разума, а для этого она должна имыть способность воздерживать частныя влеченія и подчинять ихъ общему закону. Въ этомъ состоить первое условіе добродьтели.

Такимъ образомъ, первымъ опредълениемъ добродътели мы должны признать силу воли, то есть, способность воздерживать свои влеченія и подчинять ихъ общему закону. Эту власть человъка надъ своими влеченіями древніе называли мужествомь. Отсюда важность внутренней дисциплины и воспитанія воли съ молодыхъ літь, - сторона, которая слишкомъ часто упускается изъ вида въ современномъ воспитаніи. Эта дисциплина должна быть тэмъ строже, чэмъ болье человькомъ владьють частныя влеченія и чымь бояве онъ склоненъ предаваться имъ въ ущербъ высшимъ требованіямъ добра. Туть необходима работа человъка надъ самимъ собою, работа, которая однако должна состоять не столько въ отрицательномъ отношени къ своимъ влеченіямъ, сколько въ направленіи ихъ къ высішимъ цѣдямъ. Низшія влеченія сами собою отодвигаются на задній планъ, когда душою властвують благородныя побужденія. Слишкомъ копотливое отношение къ своимъ недостаткамъ можеть даже отвлекать человака отъ болае возвышенныхъ пълей.

Изъ этого ясно, что одной силы воли недостаточно для добродътели. Человъкъ можетъ вполнъ властвовать надъ своими влеченіями, но онъ можетъ направлять ихъ къ цълямъ, противоръчащимъ нравственнымъ требованіямъ. Сила воли тогда только становится добродътелью, когда она просвътлена нравственнымъ сознаніемъ и дълается орудіемъ нравственнаго закона. Отсюда второе необходимое опредъленіе добродътели: для нея требуется ясное сознаніе закона. Это—то, что проповъдовалъ Сократъ и что

древніе называли мудростью. Какъ добродѣтель, направленная на практическія цѣли, она составляеть опредѣленіе не теоретическаго, а практическаго разума, который является существеннымъ элементомъ разумной воли. Изъ него вытекаетъ сознаніе добра и зла. Но такъ какъ ясность этого сознанія зависитъ главнымъ образомъ отъ теоретическихъ взглядовъ на міръ и на жизнь, то съ этой стороны развитіе теоретической мысли, въ формѣ религіи или философіи, становится нравственнымъ требованіемъ въ отношеніи къ человѣку. Безъ этого нравственное сознаніе теряетъ твердую почву.

Воля имъетъ, однако, и другой элементъ, опредъляющий ея дъйствія, а именно, влеченія. Въ отношеніи къ нимъ требованіе разума, осуществляемое силою воли, состоять въ воздержании. Влечения, по существу своему, идутъ въ безконечность, и притомъ въ противоположныя стороны; тутъ можетъ быть, какъ избытокъ, такъ и недостатокъ. Требованіе разума, какъ было доказано выше, состоитъ не въ томъ, чтобы ихъ подавлять, какъ несогласныя съ высшимъ закономъ, а въ томъ, чтобы соблюдать въ нихъ должную мъру, или разумную середину между крайностями. Когда это требование обращается въ привычку, оно становится своего рода добродътелью, которую древніе называли умпренностью. Аристотель полагаль самое существо добродьтеля въ серединъ между крайностями. Это воззръние находилось въ связи съ совокупнымъ его ученіемъ, которое сводило все сущее къ противоположности матеріи и формы, изъ которыхъ первая представляетъ безграничную возможность противоположныхъ определеній, а вторая въ эту неопредъленную возможность вносить опредъленіе, составляющее истинную сущность вещей. Практическое значение этого начала оказывается всякій разъ, какъ приходится прилагать общій законъ къ измінчивымь въ противоположныя стороны явленіямъ жизни. Оно имветь силу не только въ отношенін къ влеченіямъ, но и въ отношенін къ мужеству, которое составляеть разумную середину между дераостью

и трусостью. Ниже мы увидимъ, что оно прилагается и къ высшей добродътели—правдъ. Что касается до мудрости, то она сама не является серединою между крайностями, но она опредъляетъ эту середину. Поэтому Аристотель говоритъ, что въ отношеніи къ разуму эта середина представляетъ вершину. Вслъдствіе этого, онъ, кромъ практическихъ добродътелей, относящихся къ волъ, признавалъ и то, что онъ называлъ діаноэтическими добродътелями, которыя относятся къ разуму.

Какъ тѣ, такъ и другія опредѣляютъ, однако, лишь внутреннее существо человѣка; ими установляется требуемое нравственнымъ закономъ отношеніе воли, разума и влеченій. Но добродѣтель состоитъ не въ одномъ только внутреннемъ строеніи души; она выражается и въ отношеніяхъ человѣка къ другимъ. Здѣсь основное требованіе нравственнаго закона заключается, какъ мы видѣли, вътомъ, чтобы разумное существо было всегда цѣлью, а не средствомъ. Въ этомъ состоитъ правда, или воздаяніе каждому того, что ему подобаетъ. Это—четвертая и высшая изъ добродѣтелей, установленныхъ древними. Она, вмѣстѣ съ тѣмъ, служитъ связью всѣхъ остальныхъ.

Мы видъли, что и въ юридической области господствуетъ правда, но въ нравственности это начало получаетъ болъе широкое значеніе. Въ древности эти двъ сферы строго не различались; только новая философія установила это различіе, и это составляетъ одну изъ величайшихъ ея заслугъ, ибо только этимъ ограждается внутренняя свобода человъка отъ посягательствъ со стороны внъшней власти. Всякое смъщеніе этихъ понятій ведетъ къ порабощенію совъсти внъшнимъ предписаніямъ.

Юридическая правда опредъляеть отношенія внъшней свободы лиць; она требуеть, чтобы каждому воздавалось то, что ему принадлежить по юридическому закону. Поэтому вдъсь всякой обязанности соотвътствуеть право. И правственный законь, какъ мы видъли, освящаеть эти отношенія, ибо этого требуеть уваженіе къ человъку, какъ

разумному существу. Но нравственный законъ идетъ далве. Онъ требуеть, чтобы человъку воздавалось не только то, что присвоивается ему юридическимъ закономъ, но и то, что подобаеть ему по закону нравственному. Въ этомъ состоить внутренняя правда, въ отличіе оть внішней. Но, согласно съ существомъ нравственнаго закона, это предписаніе есть не болве, какъ руководство для собственной дъятельности человъка; оно относится исключительно къ внутренней свободів, составляющей область личнаго самоопредъленія. Поэтому, исполненіе этого закона вполнів зависить отъ совъсти; нравственной обязанности не соотвътствуетъ никакое право. Такъ, напримъръ, христіанство предписываетъ любить враговъ и подставлять обидчику свою щеку; но это не значить, что враги наши имъють право на нашу любовь, и еще менве этимъ установляется право бить другого по щекамъ. Точно также изъ предписанія помогать ближнимъ вовсе не следуетъ право на помощь. Всв эти явленія любви суть избытокъ, проистекающій отъ полноты собственнаго чувства, но не представляющийся въ видъ внъшняго требованія. Въ этомъ широкомъ смыслъ обязанности внутренней правды могутъ относиться не только къ другимъ людямъ, но и къ самому себъ и къ Богу. Такъ понимается правда, какъ высшая добродътель, и въ христіанской религіи. Праведникомъ называется тотъ, кто неуклонно исполняеть нравственный заковъ: "творяй правду праведникъ есть".

Уже древніе понимали правду въ отношеніи къ себъ. Платонъ, въ своей "Республикъ", изображая идеалъ государства, въ которомъ различнымъ сословіямъ присвоиваются различныя добродьтели: правителямъ мудрость, воинамъ мужество, промышленникамъ умъренность, говоритъ, что высшая добродьтель, правда, состоитъ въ томъ, чтобы каждая часть исполняла свое назначеніе и такимъ образомъ сохранялся должный порядокъ. Такимъ образомъ, правда является высшимъ согласіемъ и завершеніемъ всъхъ добродьтелей. Это начало прилагается и къ внутреннему міру

человіческой души. И туть правда состоить въ томъ, чтобы каждая изъ свойственныхъ ей добродътелей исполняла свое назначение и всв онв находились въ должныхъ отношеніяхъ другь къ другу. Согласно съ этимъ, правда въ приложении къ самому себъ есть добродътель, установляющая внутренній распорядокъ человіческой души, сообразно съ требованіями нравственнаго закона. Таково ученіе древнихъ, заключающее въ себъ неоспоримую истину. Но мы можемъ эти опредъления возвести къ основному нравственному началу, которое было выработано новою философіей и которымъ отношенія къ себъ связываются съ отношеніями къ другимъ. Прилагая это начало къ своему внутреннему міру, мы должны сказать, что и въ отношеніи къ себъ человъкъ долженъ всегда быть цълью, а не только средствомъ, т. е. онъ долженъ уважать въ себъ достоинство человъка, какъ разумнаго существа. Этимъ онъ воздаетъ себъ то, что ему подобаетъ. Поэтому умъне сохранить свое достоинство есть добродътель. Ей противоръчить все, что оскорбляеть человъческое достоинство; таковы уничижение и раболенство. Но и туть можеть быть противоположная крайность, состоящая въ самопревознесении и гордости. Должная середина опредъляется нравственнымъ сознаніемъ. Оно указываетъ на то, что истинное достоинство состоитъ не во вившнихъ знакахъ, а въ нравственной высотв, поднимающей человъка налъ всякими внъшними опредъленіями. Поэтому уважение къ себъ требуетъ развития этого нравственнаго сознанія, которое даеть человъку высшую ціну и двлаетъ его непоколебимымъ среди всехъ постигающихъ • его превратностей, какъ счастія, такъ и несчастія. Въ этомъ состоить высокая сторона стоической добродътели.

Но если человъкъ самъ для себя долженъ быть цълью, а не средствомъ, то стремленіе къ личному счастью не только не противоръчитъ нравственному закону, а напротивъ, будучи сдержано въ должныхъ границахъ, составляетъ его исполненіе. Кантъ утверждалъ, что только чужое, а не собственное счастіе можетъ быть нравствен-

ною целью для человека, ибо только первое можеть быть предметомъ обязанности, ко второму же человъкъ стремится по естественному влеченію, которое ничего нравственнаго въ себъ не заключаетъ. Но эта точка зрънія была последствіемъ одностороннихъ понятій Канта о действій по обязанности, помимо всякаго чувства. Естественное стремленіе человъка къ счастью, также какъ и всѣ естественныя его опредъленія, можеть быть нравственнымь или безнравственнымъ, смотря по тому, согласно оно съ нравственнымъ закономъ или нътъ. Состраданіе къ ближнему, любовь къ дътямъ суть также естественныя влеченія; олнако они несомненно имеють нравственный характеръ. Такое же значение имъетъ разумное и согласное съ нравственнымъ закономъ стремление къ счастью. Нравственный законъ требуеть отъ человъка, чтобы онъ умъль цънить тѣ блага, которыя даны ему Творцомъ. Если онъ радостно ими пользуется и находить въ нихъ удовлетвореніе, онъ исполняеть свое назначеніе, и это возбуждаеть въ немъ благодарность къ Подателю этихъ благъ. Когда это уравновъшенное настроеніе обращается въ жизненную привычку, въ какомъ бы положеніи ни находился человікь, въ самой скромной доль, также какъ и при избытив жизненныхъ благъ, оно становится добродътелью. И тутъ нравственное требование заключается въ соблюдении должной міры, въ довольстві тімь, что дано, и въ обузданіи стремленій къ большему и большему наслажденію. Въ этомъ, какъ мы видъли, состоитъ добродътель умъренности. Задача внутренней правды относительно самого себя заключается въ томъ, чтобы отвести этому элементу должное місто въ человіческой душі, не подавляя его, а давая ему подобающее удовлетвореніе. Черезъ это человыкъ становится самъ для себя цізлью, а не средствомъ.

Однако, эта эмпирическая сторона составляеть лишь одинь изъ элементовъ человъческой души. Въ ней есть и другая, высшая, метафизическая сторона, которая не только даеть законъ первой и полагаеть ей границы, но за-

ключаеть въ себъ и способность отръшаться отъ всякихъ внішних благь и частных стремленій. Такое отрішеніе оть личныхъ целей есть самоотвержение. Высшая нравственная добродетель человека есть способность къ самоотверженію. Оно не исключаетъ стремленія къ счастью, но последнее должно уступать ему тамъ, где этого требуютъ высшія ціли. И въ этомъ отрішеній отъ себя человікь, какъ разумное существо, находитъ высшее духовное удовлетвореніе. Оно даеть ему внутренній мирь и нравственное довольство самимъ собою. Это нравственное удовлетвореніе цілой бездной отличается отъ того удовольствія, которое доставляеть людямь вкушение внашнихь благь. Ни въ чемъ, можетъ быть, поверхностное отношение эмпириковъ къ глубочайшимъ вопросамъ, касающимся природы человіка, не выражается такъ ясно, какъ въ томъ, что они смѣшиваютъ эти два совершенно разнородныя явленія и сводять ихъ къ одной рубрикъ подъ именемъ стремленія къ удовольствію. Въ дійствительности, между тімь и другимъ лежитъ все громадное разстояніе, которое отделяетъ ввчное отъ временнаго, постоянную метафизическую сущность отъ измънчивой игры преходящихъ явленій. Нравстренное удовлетворение человъка коренится въ сознании въчнаго и безусловнаго. Иначе оно остается необъяснимымъ. Самое временное удовольствие получаетъ истипно человъческое значение только тогда, когда оно составляеть гармоническій элементь общей системы, имъющей свои корни въ въчномъ. Поэтому, когда говорятъ о томъ, что человъкъ ищетъ удовольствія, то надобно знать, какое это удовольствіе; необходимо сдёлать ему оцёнку, а для этого требуется высшее мірило, выходящее изъ преділовь эмпирическихъ данныхъ.

Такимъ образомъ, въ душв человвческой являются два противоположныя начала: стремленіе къ личному счастью и способность къ самоотверженію. Высшая задача внутренней правды, уравновышивающей различныя стремленія и указывающей каждому изъ нихъ подобающее ему місто,

состоить въ ихъ соглашении. Оно достигается твиъ, что человъкъ исполняеть свое опредъленное жизненное назначение: дъйствуя безкорыстно и самоотвержение на пользу другихъ, онъ въ этомъ находитъ и личное свое удовлетвореніе. Поэтому, избраніе жизненнаго назначенія составляеть нравственную обязанность человъка, а добросовъстное его исполненіе есть добродътель.

. Такъ какъ цъли человъка столь же разнообразны, какъ и его потребности, то и жизненное назначение человъка можеть быть весьма различно. Выборь его зависить и отъ естественныхъ наклонностей, и отъ матеріальныхъ средствъ, и отъ задачъ и условій окружающей среды. Во всякомъ случав, решеніе должно принадлежать ему, и никому другому. Опредъление своего жизненнаго назначения есть опять же дъло внутренней свободы человъка; таково неизмънное требованіе правды. Поэтому рабство, крізпостное состояніе, устройство кастъ и сословныя перегородки, полагающія преграды свободному самоопред'яленію лица, противоръчатъ нравственнымъ требованіямъ. Но опредъляющимъ началомъ для внутренней свободы является здёсь не одинъ только отвлеченный нравственный законъ, обращающийся къ совъсти; тутъ принимается во внимание все разнообразіе жизненныхъ условій, среди которыхъ приходится дъйствовать человъку. Назначеній можеть быть множество, сообразно съ тъми практическими цълями, которыя составляють задачу жизни. Туть человъкъ зависить не отъ себя одного, но и отъ другихъ, а также и отъ матеріальныхъ условій діятельности. Здісь къ нравственному закону присоединяются безконечно разнообразныя и измінчивыя эмпирическія данныя; добродітель состоить въ умініи связать то и другое, совершать практическое дівло, соблюдая нравственный законъ, и переводить нравственный законъ въ практическую жизнь. Вследствіе этого, какъ самая задача, такъ и требующаяся для исполненія ея добродітель . разнообразятся соотвітственно назначенію человіжа. Отсюда рождаются различныя отношенія человіка къ друтимъ, что влечетъ за собою различное приложение нравственнаго закона.

Съ твиъ вивств и правда переходить на другую почву. Ею опредвляются уже не отношенія къ себв, а отношенія къ другимъ. Но основное ея начало остается то же, ибо, въ силу нравственнаго закона, я къ другимъ долженъ относиться какъ къ себв самому. И въ нихъ я долженъ видеть цвль, а не средство. Отсюда, какъ мы видели, возникаютъ требованія уваженія и любви.

Уваженіе есть основное требованіе правды: во всякомъ человъкъ я долженъ уважать человъческое достоинство. Но здісь къ отвлеченному мірилу, общему для всіхъ, присоединяется нравственная оцінка, которая дізлаеть людей неравными относительно правственнаго достоинства. Не всякій человіжь одинаково исполняеть нравственный законъ, а потому не всв имъютъ одинакую нравственную цъну. Задача правды состоить въ томъ, чтобы сділать эту оцінку, независимо отъ положенія человіна и отъ присвоенныхъ ему внъшнихъ благъ. Эта оцънка можетъ быть не только практическая, въ приложении къ реальнымъ людямъ, но и художественная, въ отношеніи къ вымышленнымъ лицамъ. Послъдняя имъетъ общій характеръ, а потому сильные дыйствуеть на людей, представляя имъ нравственные идеалы и возбуждая въ нихъ чувства или отвращение. Отсюда высокое значение литературныхъ произведений, раскрываюшихъ нравственную высоту въ самой низменной долъ. Но самое это направление становится извращениемъ нравственныхъ требованій, когда возвышенныя чувства присвоиваются исключительно обездоленнымъ, а съ обладаніемъ внішнихъ благь намеренно связывается нравственная низость. Если вившнія блага, умножая соблазны, дівлають затруднительнъе путь добродътели, то тъмъ больше заслуга тъхъ, которые умьють соединить то и другое. Правда состоить вменно въ томъ, чтобы воздавать каждому должное, придагая ко всемъ одинакую мерку, но принимая во внимание. все разнообравіе вившнихъ условій и обстоятельствъ.

Столь же разнообразны и явленія любви. И туть, также какъ въ отношени къ себъ, человъкъ можетъ поставить себъ цълью пользу ближнихъ въ двоякомъ отношения: можно содъйствовать, какъ чужому счастью, такъ и чужому нравственному совершенствованію. Кантъ, въ противоположность тому, что онъ признаваль въ отношени къ себъ, допускаль только первое, а не второе, на томъ основании, что нравственное совершенствование зависить исключительно отъ внутренняго самоопределенія, а не отъ внешнихъ вліяній. Но и этоть взглядь страдаеть односторонностью. Есть тысячи путей, которыми человъкъ можетъ нравственно дъйствовать на другого, не посягая на внутреннюю его свободу. Иногда это становится даже прямою обязанностью, наприміръ, — въ попеченіи родителей о дітяхъ. Все, что можно и должно сказать, это-то, что въ своихъ нравственныхъ отношеніяхъ къ другимъ человъкъ обязанъ соблюдать уважение къ внутренней ихъ свободъ. Въ этой области можно дъйствовать только убъжденіемъ, а не принужденіемъ, стараясь привлечь чужую совъсть къ добру, а не навязывая ей того, чему она противится. Туть всего болве требуется разумная мвра. Она необходима и въ содвиствіи чужому счастью. И тутъ умістно только то дійствіе, которое принимается добровольно и способно возбудить нравственное чувство благодарности, ибо только этимъ установляется нравственная связь между людьми, составляющая цёль нравственнаго закона.

Такимъ образомъ, и здъсь, также какъ въ отношени къ себъ, добродътель состоитъ въ умъніи сочетать противоположные элементы и примънять ихъ къ разнообразнымъ 
условіямъ жизни. Это дъло не одного только ума, а главнымъ образомъ сердца, съ его чуткимъ пониманіемъ человъческихъ отношеній. Отсюда разнообразіе въ проявленіяхъ любви, въ ея степени и качествъ. Нравственный законъ 
даетъ только общее предписаніе любить ближняго, какъ самого себя. Но это требованіе остается пустымъ звукомъ, 
пока оно не примъняется къ конкретнымъ явленіямъ жиз-

ни; какъ же скоро является примъненіе, такъ общее начадо видоизміняется разнообразіемь отношеній, вы которыхы оно осуществляется. Именно это дълаетъ любовь не отвлеченнымь только убъжденіемь, а живымь и плодотворнымь источникомъ человъческой дъятельности; она становится духомъ жизни, который принимаетъ различныя формы, примъняясь къ многообразному и измънчивому ея содержанію. Человъкъ не обязанъ всъхъ людей любить одинаково: къ однимъ онъ стоитъ ближе, къ другимъ дальше; съ одними онъ связанъ самыми тесными узами, тогда какъ огромное большинство остается ему совершенно неизвъстнымъ. Исполняя свое жизненное назначение въ болбе или менбе тъсномъ кругу, онъ прежде всего въ этой средв долженъ проявлять тв чувства любви, которыя требуются нравственнымъ закономъ, примъняясь къ разнообразію отношеній. И туть правда состоить въ воздаянии каждому должной міры любви, большей въ отношении къ тъмъ, кто ея больше заслуживаетъ или требуетъ, или съ квиъ мы связаны болве твсными узами взаимности и благодарности, меньшее въ отно-... шеній къ тімь, которые стоять оть нась дальше или менъе нуждаются въ нашей помощи. Но никому въ ней не должно быть отказано, ибо нравственный законъ распространяется на всёхъ, и если другой его не исполняетъ, то это не избавляетъ насъ отъ обязанности ему подчиняться. Отсюда обязанность любить враговъ, составдяющее высшее, потому что труднъе всего исполнимое предписание христіанской добродітели.

Такимъ образомъ, и въ любви должна быть соблюдена разумная мѣра. Неразумная любовь, вмѣсто добра, можетъ принести зло. Лучшимъ тому примѣромъ можетъ служить именно высшее проявленіе любви въ человѣческихъ отношеніяхъ. Не знающая разумной мѣры любовь родителей къ лѣтямъ нерѣдко ведетъ къ пагубѣ послѣднихъ.

Необходимость мізры обнаруживается и въ другомъ отношеніи. Нравственный ваконъ воспрещаеть любить человіка боліве, нежели Бога. Только въ отношеніи къ Богу любовь не знаетъ границъ, именно потому, что Онъ самъ есть существо безграничное, источникъ всякаго добра. Никакая мъра человъческой любви не въ состояніи съ этимъ сравниться. Тутъ нравственное требованіе достигаетъ того, что Аристотель называетъ вершиною добродѣтели.

И въ отношени къ Богу первое требование правды состоить въ наивысшей степени уваженія, то есть, въ богопочитании, которое есть вытасть выражение благодарности ва дарованныя блага. Но къ этому присоединяются основныя христіанскія добродътели, составляющія опредъленія правды въ отношении къ абсолютному началу всего сущаго. Эти добродътели суть въра, надежда и любовь. Въра есть выражение мудрости, ибо Абсолютное постигается только разумомъ; но въ религін это начало не остается отвлеченнымъ понятіемъ, какъ въ философін: оно проникаетъ все существо человіна и порождаеть вы немы непоколебимую увъренность въ присутствіи Верховнаго Существа и въ попечени Его о людяхъ. На этомъ основана и надежда, составляющая неисчерпаемый источникъ мужества. Только въ ней бренный человъкъ можетъ обръсти достаточно твердости, чтобы переносить вст обуревающія его невзгоды. Наконецъ, все это завершается высшею изъ всёхъ добродътелей, любовью, которая побуждаеть человіка стремиться къ живому единеню съ указаннымъ ему разумомъ Абсолютнымъ началомъ бытія. Любовь къ Богу даеть высшее значение и любви къ ближнему. Возведенная къ верховному источнику нравственнаго закона, любовь является всеобъемлющимъ чувствомъ, проникающимъ и оживляющимъ все нравственное естество человъка.

Какъ чувство, она распространяется на всв чувствуюшія существа, даже на низшія твари, лишенныя разума. Если, съ одной стороны, отношенія къ Богу расширяють правственное сознаніе, вознося его къ Существу, стоящему безконечно выше человіка, то, съ другой стороны, область правственныхъ отношеній расширяется дюбовью къ существамъ, стоящимъ несравненно ниже. Къ посліднимъ неприложимо требованіе уваженія. Какъ неразумныя существа, они составляють не ціль, а средство. Поэтому человъкъ въ правъ употреблять ихъ на свои нужды. Они доставляють ему пищу, орудія, матеріалы для изділій. Въ этомъ состоитъ высшее назначение ихъ въ мірозданіи. Неразумное должно служить средствомъ для разумныхъ существъ, которыя одни носятъ въ себъ сознаніе Абсолютнаго. Поэтому поставление ихъ на одинъ уровень съ человъкомъ и подведение ихъ подъ одинъ и тотъ же законъ есть извращение нравственныхъ требований. Воздержание отъ животной пищи, для употребленія которой природа дала чедовѣку нужныя орудія, имѣетъ значеніе только тамъ, гдѣ не признается различіе между душою животныхъ и душою человъка и гдъ допускается возможность превращения одной въ другую. Эти представленія принадлежать къ области натуралистическихъ върованій; они отпадаютъ съ высшимъ развитіемъ философскаго и религіознаго сознанія. Однако и последнее въ отношеніи къ животнымъ признаетъ расширение сочувствия; поэтому оно воспрещаетъ причиненіе имъ ненужныхъ страданій. Жестокое обращеніе съ животными есть выражение злого чувства въ самомъ чедовъкъ.

Этимъ завершается обширный кругъ человъческихъ добродътелей. Какъ видно, онъ обнимаетъ всъ стороны человъческаго естества: мужество есть, по преимуществу, добродътель воли, мудрость—добродътель разума, умъренность—добродътель влеченій; наконець, правда, соединяя въ себъ все предыдущее, завершается любовью, которая есть добродътель чувства. Какъ таковое, послъдняя зарождается инстинктивно, въ силу внутренняго влеченія; поэтому можно сказать, что она составляетъ естественное опредъленіе человъка; это чувство ему прирождено, также какъ и совъсть. И точно, мы видимъ, что есть люди добрые и любящіе по природъ, также какъ есть совъстливые по природъ. И эти естественныя опредъленія имъютъ высокую цъну. Они свидътельствують о нравственномъ значе-

ніи безъискусственной природы человіка. Отсюда то умиленіє, которое мы ощущаемъ при виді простодушной доброты, не сознающей даже своего нравственнаго превосходства, а совершающей добро по влеченію сердца. Но рядомъ съ этимъ въ человікі существуютъ и другіе элементы, противоположнаго характера. Нравственный законъ требуетъ, чтобы онъ боролся съ послідними и развиваль первыя. Эта борьба составляетъ задачу воли; но самымъ могучимъ ея орудіемъ въ этомъ ділів служатъ тів естественныя влеченія къ добру, которыя прирождены человіку и которыя требуется развить высшимъ сознаніемъ и работою надъ собою. Плодомъ этого развитія является любовь, какъ всепроникающее чувство, просвітленное разумнымъ сознаніемъ. Въ этомъ состоитъ нравственный идеаль человіка.

Но именно потому, что любовь есть чувство, она не подлежить принужденію. Это-світь, извнутри озаряющій нравственный міръ человіка, недоступный никакой внізшней власти. Только нравственный законъ, обращающийся къ совъсти, можетъ дъйствовать въ этомъ внутреннемъ святилищь человыческой души, и только сама любовь, покоряющая сердца, способна зажечь въ нихъ это пламя. Всякое же дъйствіе вившней силы можеть только его погасить. Законъ любви есть законъ свободы. Поэтому нътъ ничего превратнъе, какъ дълать любовь источникомъ и цълью юридическихъ опредъленій. Юридическая любовь есть нельпость, и нельпость безнравственная, ибо она извращаеть нравственный законъ, дълая его источникомъ насилія и принужденія. Изъ этого ничего не можеть произойти, кромв самыхъ безобразныхъ явленій. Здёсь кроется источникъ всёхъ гоненій на совъсть. Здъсь коренятся и тъ превратныя ученія, которыя, подъ видомъ всеобщаго братства, требуютъ полнаго подавления человъческой личности, т. е. именю того, что составляетъ самую природу разумнаго существа и что дълаетъ его носителемъ нравственнаго закона. Таковъ коммунизмъ. "Въ чемъ состоитъ ваша наука?" спрашиваетъ Кабэ.

Въ братствъ, - отвъчаемъ мы. Каково ваше начало? - Братство. Каково ваше ученіе? - Братство. Какова ваша теорія?-Братство. Какова ваша система?-Братство. Да, мы утверждаемъ, что братство заключаетъ въ себъ все, для ученыхъ, также какъ и для пролетаріевъ, для Института, также и для ремесленнаго заведенія; ибо прилагайте братство во всемъ, выведите изъ него всв последствія, и вы придете ко встить полезнымъ ртшеніямъ. Оно очень просто, это слово братство, но оно очень могущественно въ приложенік своихъ последствій \*). Действительно, нетъ ничего проще, какъ сказать, что у братьевъ все должно быть общее; это говорили еще древніе философы. Но если даже въ тъсномъ семейномъ кругу такое общение можетъ быть установлено только добровольно, ибо лишь при этомъ условіи оно не дізлается нестерпимымь и не превращается въ совершеннъйшій адъ, то что сказать о братствъ всего чедовъческаго рода? Для водворенія такого порядка вещей нужно уничтожить все разнообразіе потребностей и удовлетворенія, разнообразіе способностей и отношеній между людьми, надобно уничтожить свободу и справедливость, превратить лице въ выочную скотину общества, по выраженію Іеринга, и сділать самое общество хаотическимъ поприщемъ нескончаемыхъ столкновеній, притязаній и распрей. Насколько любовь есть высокое начало, когда она истекаетъ изъ сердца человћка, настолько она становится притеснительнымъ началомъ, когда хотять на ней основать принудительную организацію общества. Если при свободной дізятельности лицъ непросвіщенная разумомъ любовь можеть вести къ пагубъ, то въ приложени къ принудительнымъ отношеніямъ она не въ состоянім ничего произвести, кромъ влобы и раздора. Это-діаволь, принимающій видъ ангела. Таковымъ именно это начало является у сопіалистовъ.

Но если любовь есть чувство, истекающее изъ полноты человъческаго сердца, если законъ любви есть законъ сво-

<sup>\*)</sup> Voyage en karie. Приложение: Doctrine communiste.

боды, то какимъ образомъ, при условіяхъ человѣческой жизни, возможно осуществленіе нравственнаго идеала? Или этотъ законъ долженъ оставаться телько отвлеченнымъ правиломъ человѣческихъ дѣйствій, и мы должны отказаться отъ возможности его осуществленія?

Для разръшенія этого вопроса мы должны разсмотръть, что такое нравственный идеаль и какимъ образомъ онъ осуществляется?

### Глава IV.

### Нравственный идеалъ.

Идеалъ для человъка есть совершенство жизни; совершенство же есть согласіе въ полнотъ опредъленій. Поэтому понятіе о совершенствъ жизни заключаетъ въ себъ удовлетвореніе всъхъ существенныхъ потребностей человъка, духовныхъ и матеріальныхъ. Но такъ какъ эмпирическія потребности и стремленія весьма разнообразны, и люди имъютъ разное назначеніе, а потому и разныя жизненныя цъли, то и самые ихъ идеалы, относительно совершенства жизни, могутъ быть весьма различны. Одинъ можетъ считать высшимъ блаженствомъ то, что для другого не представляетъ ничего желательнаго, напримъръ, созерцательную или монашескую жизнь, изслъдованіе истины, художественное творчество.

Есть, однако, идеаль общій для всёхъ людей: это—идеаль правственный. Нравственный законъ одинъ для всёхъ, а потому идеаль нравственнаго совершенства можеть быть только одинъ для всёхъ людей, носящихъ въ себв ясное сознаніе этого закона. Различіе можеть заключаться лишь въ степени развитія и широтв нравственнаго сознанія; но какъ скоро это сознаніе достигло точки, на которой оно способно вполнв усвоить себв нравственный идеаль, такъ последній остается непоколебимымъ и непреложнымъ для всего человъчества, какъ непоколебимъ и непреложенъ самый нравственный законъ. Такой идеалъ представился человъчеству въ лиць Христа.

Этотъ идеалъ, по самому существу своему, есть идеалъличный. Нравственный законъ обращается къ внутренней свободв человъка и дъйствуетъ въ глубинъ совъсти; поэтому первая и главная нравственная задача жизни состоитъ въ устроеніи души человіческой. Говорить объ осуществ. леній нравственнаго идеала въ человъческих вотношеніяхъ, помимо этого внутренняго устроенія, которое составляеть основание и корень всякой нравственности, есть чистая нелепость. Она обнаруживаетъ полное непонимание существа и требованій нравственности. Всего менье позволительно вести людей къ нравственному идеалу путемъ внѣшнаго принужденія. Такая задача является полнымъ извращеніемъ нравственности, ибо внутреннее устроение души есть дъло нравственной свободы человъка и всякое посягательство на эту свободу есть нарушение нравственнаго закона. Великій грахъ средневаковой католической церкви состояль въ томъ, что она хотвла вести людей къ въчному спасенію путемъ вившнихъ, припудительныхъ мвръ. Результатъ былъ тотъ, что она чистую свою святыню обагрила человъческою кровью, а человъчество отъ нея отшатнулось. Это была справедливая кара за извращение ввъреннаго ей нравственнаго идеала.

Возможно ли, однако, осуществление этого идеала путемъ свободы? Образъ нравственнаго совершенства представленъ человъчеству въ лицъ Христа; но люди, какъ извъстно, весьма отъ него далеки. Немногимъ дается даже отдаленное ему уподобление. Въ дъйствительности, люди безпрерывно уклоняются отъ нравственнаго закона, и нътъ человъка, который могъ бы считать себя безгръшнымъ. Поэтому христіанская церковь, носящая въ себъ высшій нравственный идеалъ, признаетъ человъка гръховнымъ по самой его природъ. Въ этомъ состоитъ смыслъ ученія о первородномъ гръхъ. Оно гласитъ, что стремленіе къ уклоненію отъ нравственнаго закона прирождено человъку, и собственными силами онъ не въ состояніи освободиться отъ гръховныхъ путъ. Только помощь Божія, дъйствующая на

душу путемъ благодати, даетъ ему возможность подняться на большую или меньшую нравственную высоту.

Какъ бы мы ни смотръли на это ученіе съ философской точки зрвнія, мы не можемъ не признать прирожденнаго человъку стремленія къ уклоненію отъ правственнаго закона: это-міровой фактъ, который не подлежитъ сомніню. Людей, истинно праведныхъ, ничтожное количество; огромное большинство человъческаго рода дъйствуетъ постоянно вопреки нравственнымъ требованіямъ. Причина этого непрестаннаго уклоненія отъ закона заключается въ томъ, что въ человъкъ, кромъ нравственнаго элемента, есть множество другихъ потребностей и влеченій, которыя требують удовлетворенія. Стремясь къ нему, человінь безпрерывно нарушаетъ законъ, полагающій имъ границы. А такъ какъ эти потребности и влеченія ему прирожлены, то можно сказать, что онъ имъетъ стремление къ гръху по самой своей природъ. Отсюда происходящая въ немъ борьба между добромъ и зломъ, между присущимъ ему нравственнымъ сознаніемъ и естественными влеченіями, уклоняющими его въ иную сторону. Весьма немногіе выходять изъ этой борьбы побъдителями, да и тъ спотыкаются на каждомъ илагу. шествуя по трудному пути добродътели; огромное же большинство людей стоить на весьма невысокомъ нравственномъ уровнъ, и если они не падаютъ ниже, то они обязаны этому, главнымъ образомъ, убъждениямъ и поддержив религіи, хранящей въ себъ нравственный идеаль. При такихъ условіяхъ, осуществленіе этого идеала путемъ свободы представляеть, можно сказать, неразръшимую задачу.

Однако иного пути нѣтъ и быть не можетъ. Какъ ни слабъ человъкъ, какъ бы онъ ни увлекался своими прирожденными или пріобрѣтенными наклонностями и страстями, онъ все-таки можетъ достигнуть извѣстной высоты только собственнымъ внутреннимъ устроеніемъ души. Еоли для этого нужна помощь Божія, то эта помощь дѣйствуетъ извчутри, просвѣтленіемъ сердца; внѣшнее убѣжденіе служитъ только орудіемъ этого внутренняго дѣйствія благо-

дати. Окончательно человъкъ все-таки самъ себя долженъ переработать, и это внутреннее самоопредъленіе одно имветь правственную цвну. Человъкъ въ этомъ отношении находится въ томъ же положении, какъ и относительно исканія истины. Какъ ни слабъ его разумъ, какъ ни часто онъ ошибается, иного орудія познанія у него нътъ. Никакое извит принесенное учение не въ состоянии его замъ нить, ибо самое это учение должно быть испытано разумомъ, который остается для человъка единственнымъ мъриломъ истины. Отказаться отъ этого испытанія, отдать себя въ чужія руки, значить отречься оть своего человіческаго достоинства и отъ даннаго Богомъ орудія, которое одно возвыщаеть человъка надъ животными. Точно также и въ нравственной области, какъ ни слабъ подчасъ свободный голосъ совъсти, какъ ни часто онъ заглушается страстями, онъ одинъ даетъ человъку нравственную цъну и способенъ поднять его надъ низменнымъ уровнемъ естественныхъ влеченій. Гдв нътъ внутренняго свободнаго самоопредъленія, тамъ о нравственности не можетъ быть ръчи, а потому искать осуществленія нравственнаго идеала помимо этого начала и безиравственно, и нелъпо.

Но самая трудность хотя бы и приблизительнаго осуществленія нравственнаго идеала, вслѣдствіе прирожденныхъ человѣку потребностей и влеченій, показываетъ, что это идеалъ односторонній. Если совершенство жизни состоитъ въ полноть и согласіи всѣхъ опредѣленій, то одинъ нравственный идеаль не отвѣчаетъ этому требованію. Имъ удовлетворяется только одна, хотя и высшая сторона человѣческой жизни; всѣ же остальныя потребности остаются безъ удовлетворенія. Вслѣдствіе этого, тѣ философскія школы, которыя имѣютъ въ виду исключительно осуществленіе нравственнаго идеала, страдаютъ неизбѣжною односторонностью. Онѣ принуждены все остальное считать безразличнымъ. Таковы были въ древности Киники, которые оказывали полное презрѣніе ко всему внѣшнему, и, на высшей ступени, Стоики, развивавшіе идеалъ мудреца, равнодушнаго ко всѣмъ бла-

гамъ міра и пребывающаго въ невозмутимомъ спокойствів духа. Такой взглядъ какъ будто носитъ на себъ печать величія, но онъ противоръчить природь человъка, какъ она есть въ действительности. Стоики признавали, что истинная сущность человъка ограничивается однимъ разумомъ; удовольствіе же и страданіе, по ихъ теоріи, не имъють никакого значенія: это не болве какъ призраки, которые могутъ увлекать только людей, не посвященныхъ въ мудрость. Между тъмъ, удовольствіе и страданіе суть виды чувства, а чувство составляетъ такую же неотъемлемую принадлежность человъческого естества, какъ и разумъ. Поэтому желаніе достигнуть удовольствія и избѣжать страданія есть явленіе всеобщее; никто отъ этого не изъятъ. Даже мулрецъ, терпъливо переносящій страданія, не подвергается имъ добровольно, иначе какъ въ видахъ дисциплины. И это имъетъ глубокій смыслъ, который коренится въ самой природъ вещей. Разумъ, старающійся понять явленія, не можеть не видеть въ этихъ чувствахъ естественнаго завершенія всякаго стремленія. Удовлетворенное стремленіе рождаеть удовольствіе, неудовлетворенное производить страданіе. Таковъ законъ всякаго чувствующаго существа, и именно этотъ законъ даетъ ему возможность дъйствовать и исполнять свое назначение. Сдълаться совершенно равнодушнымъ къ удовольствію и страданію можно, только подавивши въ себъ всякія стремленія и обрекши себя на полную неподвижность. Но такой идеаль противоръчить самой природь разума, который есть дъятельное начало. Онъ противоръчитъ и нравственнымъ требованіямь, ибо кто считаеть удовольствія и страданія безразличными, тотъ долженъ быть равнодущенъ къ нимъ не только въ себъ, но и въ другихъ. Нравственный законъ есть законъ всеобщій. При такомъ взгляді всякая живая связь между людьми порывается, и мудрецъ остается въ созерцаніи своего одинокаго величія. Такого рода идеаль не можетъ быть правственною целью для человека, а потому стоическая мудрость осталась безплодною.

Христіанство было весьма далеко отъ подобныхъ крайно-

стей. И оно, по существу своему, имъетъ односторонній жарактеръ: это-религія нравственнаго міра, а потому она имъетъ въ виду устроение одной нравственной стороны человіческой жизни; остальное предоставляется собственному свободному развитію. Въ этомъ и состоить его великое историческое значеніе. Именно эта односторонность помішала ему обратиться въ неподвижную восточную теократію. Когда средневъковая церковь, преступая свои предълы, хотъла, во имя нравственнаго закона, подчинить себъ всю свътскую область, она встрътила неодолимое сопротивленіе, и эта попытка рушилась о собственное внутреннее противоръчіе. Но признаніе самостоятельнаго существованія світской области заключаеть въ себі признаніе законности чисто свътскихъ цълей и стремленій человъчества. Поэтому нравственный идеаль христіанства не состоить въ отречени отъ всвхъ земныхъ благъ и отъ всякаго счастія. Если церковь выработала въ себв подобный идеалъ въ видь монашества, то онъ ставится цълью только для людей съ спеціальнымъ призваніемъ, совершившихъ свой земной подвигь и желающихъ посвятить себя Богу, а не какъ правило для всёхъ вообще. Монашескій идеаль не есть идеаль общечеловъческій. Односторонность его обнаруживается \ уже въ томъ, что, сдълавшись общимъ правиломъ, какъ требуетъ нравственный законъ, онъ повель бы къ уничтожению семейной жизни, то есть одного изъ высшихъ проявлений закона любви въ человъческомъ родъ, а съ тъмъ вмъстъ и \ къ прекращению человъчества, слъдовательно и всъхъ присущихъ ему нравственныхъ требованій и стремленій. Самое спеціальное призваніе монашества не только не исключаеть стремленія къ полноть счастія или къ блаженству, а, напротивъ, ставитъ послъднее высшею цълью для чедовѣка; только эта цѣль полагается не въ настоящей, а въ будущей жизни. Въ этомъ состоитъ самая сушность христіанскаго ученія. Требуя отъ людей стремленія къ высшему нравственному совершенству, оно не говоритъ имъ, что они должны этимъ довольствоваться и не искать ничего

другого. Напротивъ, оно объщаетъ имъ за это въчное блаженство въ загробной жизни. Тамъ плачущіе утъщатся и праведные получатъ воздаяніе.

Такое требованіе вытекаетъ изъ самаго существа нравственнаго закона. Въ немъ самомъ есть начало, указывающее на односторонность чисто нравственнаго идеала и на необходимость восполненія. Это начало есть правда. Оно утверждаетъ, что праведный достоинъ счастія, а грешникъ заслуживаетъ наказанія. Таково всегда было и есть непоколебимое убъждение человъческаго рода, вытекающее взъ присущаго ему нравственнаго сознанія. Отсюда языческія и христіанскія представленія о наградахъ и наказаніяхъ въ будущей жизни. Утилитаристы, которые не имъють для нравственности иного мірила, кромі земных удовольствій и страданій, утверждають, что это ожиданіе будущихь наградъ и наказаній низводить нравственность на степень корыстнаго расчета. Но это не болве какъ декламація, обнаруживающая полное непониманіе различія между нравственными требованіями и земными разсчетами. Стремленіе къ блаженству въ единеніи съ Божествомъ не есть корысть, а, напротивъ, самое высокое стремленіе души, возвышающее ее надъ встии мелкими и корыстными побужденіями. И только удовлетвореніемъ этого стремленія исполняется непреложное требование правды, воздающей каждому по его дъламъ. Поэтому будущая жизнь, съ ея наградами и наказаніями, составляеть необходимый постулать нравственнаго закона. Безъ этого онъ остается неполнымъ и безсильнымь. А такъ какъ это законъ безусловный, то это требованіе должно быть удовлетворено.

Сами утилитаристы, когда они хотять на своемь учение основать нравственныя требованія, не довольствуются утвержденіемь, что добродьтель сама себя награждаеть. Они знають очень хорошо, что подобная перспектива въ дъйствительности представляеть весьма слабую приманку для людей. Безспорно, спокойствіе совъсти составляеть неоціненное благо, которымь нельзя достаточно дорожить. Но

внутренній разладъ, указывающій на то, что человівкъ есть не только физическое, но и метафизическое существо, обыкновенно проявляется лишь тогда, когда человъкъ совершилъ какой-нибудь поступокъ, сильно безпокоящій совъсть, или передъ лицемъ смерти, когда все преходящее теряеть свою цвну и умственному взору открывается въчность. Въ обычномъ же порядкъ жизни совъсть дремлетъ или затывается, и люди, въ огромномъ большинствв, спокойно преследують свои жизненныя цели, мало заботясь о прелестяхъ добродътели. Вслъдствіе этого утилитаристы, не довольствуясь самоуслаждениемъ добродътели, поставляютъ на видъ другой мотивъ, побуждающій человька искать не своего только, а также и чужого счастія. Витсто отвергаемаго ими упованія на благость Божію и вѣчное блаженство, они представляють разсчеть на человъческую благодарность и на взаимность помощи и любви. Такова точка арвнія Милля. Разница между обоими взглядами заключается въ томъ, что если мы признаемъ существование всемогущаго и премудраго Творца, управляющаго судьбами людей, что для высшаго философскаго и религіознаго пониманія составляеть непоколебимую истину, то надежда на Его правосудіе и благость представляеть такой крыпкій оплоть, на которомъ человъкъ можетъ утвердить весь свой нравственный міръ, между тъмъ какъ разсчеть на человъческую благодарность и на взаимность любви слишкомъ часто оказывается мнимымъ. Объ этомъ свидътельствуетъ ежедневный опыть; объ этомъ гласить и вся исторія, которая наполнена повъствованіями о гибели и угнетеніи праведныхъ и о торжествъ порока. Какое же удовлетворение можетъ найти при такомъ зрълищъ нравственное чувство человъка и проистекающее изъ него неискоренимое требование правосудія? Можетъ ли онъ довольствоваться самоуслажденіемъ добродътели? Чъмъ выше его правственисе сознание, чъмъ болве нравственный законъ и связанное съ нимъ правосудіе имъють для него значеніе абсолютнаго требованія, тъмъ менее онъ можетъ удовольствоваться мыслыю, что онъ исполниль свой долгь, а до остальнаго ему ньть дьда. Безь представленій о будущей жизни и сопряженныхь сь нею наградахь и наказаніяхь нравственный вопрось на земль остается неразрышимымь. Если бы мы даже вообразили, что когда-нибудь, вь туманномь будущемь, на земль водворится такой порядокь вещей, вь которомь всё добродытельные будуть блаженствовать, а злые будуть подвергаться неизбыному наказанію, то можеть ли это служить вознагражденіемь для тыхь милліоновь людей, которые въ теченій историческаго процесса испытывали неисчислимыя страданія и погибали жертвою злобы и порока? Относительно ихъ правосудіе все-таки не удовлетворено.

Наконець, даже при наилучшихъ внышнихъ условіяхъ, человъкъ, какъ бренная единица, брошенная среди безконечнаго физическаго міра, подвергается всімь его случайностямъ. Болъзни и смерть составляютъ естественную и необходимую принадлежность всякаго единичнаго органическаго существа. Самый добродътельный человъкъ не изъятъ отъ причиняемыхъ ими страданій. Когда онъ лишается того, что ему наиболье дорого, что можеть утышить его, какъ не надежда на будущее соединение въ области, гдв нвтъ ни болвзней, ни смерти? Безъ ввры въ будущую жизнь смерть остается неразръщимымъ противоръчіемъ въ судьбъ человъка. Для органическаго существа, котораго всв функціи и все назначеніе вращаются въ области конечнаго, смерть составляетъ естественное завершеніе его преходящаго существованія. Но человіжь носить въ себв сознание абсолютнаго и безконечнаго, а между темъ своимъ телеснымъ существованиемъ онъ отданъ на жертву тъмъ силамъ, которыя властвуютъ въ области конечнаго. Его разумъ можетъ съ ними бороться, но не въ состояни ихъ побъдить. Это противоръчие разръщается лишь тымь, что существование человыка не ограничивается земною жизнью. Только безконечное назначение соотвътствуетъ сознанію безконечнаго, а потому оно составляєть безусловное требованіе нравственнаго закона, вытекающаго изъ этого сознанія. Смерть связываетъ человіка съ вічностью:

Ты-встать вагадокъ разртшенье, Ты-равртщенье встать цтпей.

Такимъ образомъ, для единичнаго существа нравственный вопросъ на землъ неразръшимъ и нравственный идеаль остается недостижимымъ. Какъ религія, такъ и нравственная философія, вполнъ обнимающая свою задачу, одинаково могутъ полагать полное осуществленіе нравственнаго закона и вытекающихъ изъ него безусловныхъ требованій только въ будущей жизни, изъятой отъ превратностей земного бытія. Для отдъльнаго человъка это одно составляють опору и утъщеніе въ постигающихъ его невзгодахъ.

Но если единичное лице подвержено всъмъ превратностямъ частнаго существованія, то отъ нихъ изъято человъчество, какъ цълое. Здъсь мы имъемъ общій процессъ, который совершается по законамъ, стоящимъ выше человъческаго произвола. Послъдній служитъ имъ только орудіемъ; человъкъ можетъ видоизмънять тъ или другія частныя явленія, но стремленія, идущія наперекоръ природъ вещей, остаются безсильными. Только служа безсознательнымъ или сознательнымъ орудіемъ высшихъ цълей, они дълаются плодотворными. Спрашивается: возможно ли здъсь большее или меньшее осуществленіе нравственнаго идеала?

Выше было изложено понятіе о развитіи человъчества. Оно состоить въ томъ, что духъ излагаетъ свои опредъленія во внъшнемъ міръ, стремясь къ полнотъ и согласію всъхъ присущихъ ему элементовъ. Это и составляетъ совершенство жизни, тотъ идеалъ, который ставитъ себъ человъкъ. Но если такъ, то и здъсь нравственный идеалъ является только однимъ изъ элементовъ развитія. Конечная цъль состоитъ въ соглашеніи его со всъми остальными. Такой взглядъ на развитіе подтверждается совокупностью фактическихъ данныхъ. Дъйствительное развитіе человъчества состоитъ не въ одномъ только нравственномъ совершенствованіи, но также, и даже еще болье, въ развитіи разума

и въ покореніи природы. Въ новое время, въ особенности, эти последнія цели выступають на первый плань; нравственное совершенствование далеко не идетъ съ ними въ уровень. Однако, въ историческомъ процессъ и оно играетъ существенную роль, вопреки мизию изкоторыхъ историковъ, утверждающихъ, что нравственныя понятія, а съ тъмъ вмъстъ и нравственный уровень человъчества, всегда остаются на одной ступени, и только развитие разума двигаетъ его впередъ. Если мы взглянемъ на исторію древняго міра, то мы увидимъ, что нравственный идеалъ его постепенно расширялся. Разбивая узкія рамки гражданскихъ добродътелей, онъ получилъ болъе возвышенное. общечеловъческое значение. Въ христіанствъ онъ достигъ высшаго своего выраженія. Какъ бы мы ни смотръли на Христа, будемъ ли мы видъть въ немъ Бога, сошедщаго на землю для спасенія рода человіческаго, или просто человъка, который проповъдовалъ религію любви, или даже, по ученю Штрауса, миническое представление идеальнаголица, нътъ сомнънія, что въ этомъ образь воплотился высшів идеалъ нравственнаго совершенства. Дальнъйшее развитіе человъчества не представило уже ничего подобнаго. Для людей новаго времени идеалъ нравственнаго совершенства можетъ состоять только въ подражании Христу. Но всякому по нятно, что это-идеаль недостижимый. Немногимь дано даже и отдаленно къ нему приближаться. Осуществление же его въ совокупномъ человъческомъ родъ, или даже въ болъе тъсной общинъ людей, есть несбыточная мечта. Царствіе Божіе на зсиль неосуществимо, ибо оно предполагаеть совершенныхъ людей, а таковыхъ на земль ньтъ и не можетъ быть, ибо ограниченное существо, связанное условіями земнаго существованія, со всеми своими физическими потребностями и влеченіями, по самой своей природъ не предназначено къ совершенству, хотя оно носить въ себъ этотъ идеаль, какъ залогъ призванія, не ограничивающагося земною жизнью. Поэтому и христіанская церковь, носительница нравственнагоидеала, полагаетъ царствіе Божіе не на земль, а на небь.

Истина этого положенія раскрывается намъ съ полною очевидностью, если мы сообразимъ, что вравственный идеаль можеть быть достигнуть только путемь свободы, т. е. внутреннею работою каждаго надъ самимъ собою, ибо, какъ сказано выше, нравственное значение имъютъ только тв двиствія человіка, которыя вытекають изъ глубины совъсти и изъ внутренняго свободнаго самоопредъления. Поэтому самая мысль о возможности осуществленія парствія Божьяго действіемь внешней власти и путемь принужденія представляетъ полное извращеніе нравственнаго вакона. Это-та мысль, которая зажигала костры инквизицім и заставляла истреблять тысячи людей во имя религіи милосердія и любви. Если же мы для осуществленія царствія Божьяго должны полагаться на человівческую свободу, то нътъ сомнънія, что эта цъль никогда не будетъ достигнута, ибо свобода добра есть вывств свобода зла, а человъческія влеченія слишкомъ часто направляють ее въ сторону последняго. Самая потребность соглашенія нравственнаго идеала съ реальными условіями жизни ведетъ къ безпрерывнымъ сдълкамъ, которыя, при ограниченности человъка, разръшаются далеко не всегда удовлетворительно. Иногда получають перевысь нравственныя требованія, но еще чаще торжествуєть эмпирическая сторона, которая громче и настоятельные волість о своихъ притязаніяхъ. Какъ чисто личное начало, человъческая свобода подвержена всёмъ случайностямъ личнаго существованія; а такъ какъ ей, по самому существу нравственнаго закона, должно быть предоставлено его исполненіе, то и осуществленіе его требованій остается діломъ случайности. Въ одномъ случав онъ будетъ исполненъ, а въ тысячв другихъ нвтъ, ибо нравственный законъ одинъ, а уклоненія отъ него безконечны. Воображать, что когданибудь всв люди будутъ добровольно его исполнять и не будуть отъ него уклоняться, есть ничто иное какъ праздная фантазія.

Но если осуществленіе царствія Божьяго на землів не

дано человъку, если достижение этого идеала представляется возможнымъ только внѣ условій земной жизни, то человъку дано приближаться къ иного рода идеалу, совиъстному съ условіями земного существованія. Последовательною работою многихъ покольній человькъ можеть установить общественный быть, проникнутый нравственными началами. Тутъ не требуется уже, чтобы всв люди были добродътельны, а имъется въ виду только установленіе системы учреждений, согласныхъ съ нравственнымъ закономъ и способствующихъ его утвержденю. Эта задача, въ нравственномъ отношении, несравненно низилаго разряда; тутъ нравственный законъ приспособляется къ разнообразію эмпирическихъ условій и къ измінчивымъ отношеніямъ человъка. Хотя, по существу своему, это - законъ безусловный, однако мы видели, что, какъ таковой, онъ остается формальнымъ: содержание дается ему извив, и это содержание требуеть приспособления. Осуществляясь во визшнемъ міръ, нравственный законъ долженъ сообразоваться съ условіями и законами этого міра, подобно тому, какъ человъкъ, для того, чтобы покорить себъ природу, долженъ подчиняться ея законамъ. Въ этомъ соглашении нравственнаго элемента съ эмпирическимъ состоитъ то совершенство жизни, которое составляеть цель развитія человечества.

Здѣсь нравственность встрѣчается съ правомъ. Послѣднее, какъ мы видѣли, есть принудительное опредѣленіе эмпирическихъ условій человѣческой жизни; имъ устрояется область внѣшней свободы. Въ какомъ же отношеніи находится эта внѣшняя свобода къ свободѣ внутренней? Какъ сочетаются оба эти начала въ общественной жизни? Мы вступаемъ здѣсь на новую почву: отъ субъективной правственности мы переходимъ въ сферу объективной нравственности, которая есть виѣстѣ сфера объективнаго права. Передъ нами раскрывается новый міръ общественныхъ отношеній, которыя мы должны язслѣдовать.

# КНИГА ЧЕТВЕРТАЯ. Человъческіе союзы.

#### LABA I.

## Существо и элементы человъческихъ союзовъ.

Мысль о переходъ нравственности изъ субъективной - области въ объективную и о сочетани ея съ правомъ въ общественныхъ союзахъ принадлежитъ Гегелю. Великій германскій мыслитель въ глубокомысленныхъ чертахъ обозначиль основныя опредъленія этихъ союзовь. Но онь впаль при этомъ въ некоторую односторонность, которая объясняется исключительностью его идеализма и которая у нъкоторыхъ его послъдователей приняла преувеличенные разміры. Признавая вполні требованія человіческой лич- 1 ности, какъ носителя духа, Гегель видитъ въ ней, однако, лишь преходящее явление общей духовной субстанции, выражающейся въ объективныхъ законахъ и учрежденіяхъ. Лица безпрерывно мъняются, а учрежденія остаются (Ph. 1 d. R. § 145). Всявдствіе этого, онъ стоить на томь, что при изслъдованіи общественныхъ союзовъ надобно начинать съ общей субстанціи, а не съ отдільныхъ лицъ. Посяванее ведеть лишь къ механическому сложенію, тогда какъ духъ не есть нізчто единичное, а единство единичнаго и общаго (§ 156). Между твиъ, такой путь противорвчитъ / собственному изложенію Гегеля, который въ своей философіи права совершенно раціонально исходить оть индивидуалистическаго начала—права, затёмь переходить къ субъективной нравственности, или морали, и, наконець, уже возвышается къ общественнымь союзамь, представляющимь сочетаніе того и другого. При этомь оба начала, какъ право, такъ и нравственность, не являются лишь преходящими моментами совокупнаго процесса, исчезающими въ высшей полноть опредъленій; они остаются постоянными элементами человьческаго общежитія. Ими опредълются всь частныя отношенія, надъ которыми общая система учрежденій возлвигается, какъ высшій міръ, восполняющій, но не поглощающій въ себь эти основы.

📑 Самая эта система всецьло зиждется на личномъ началь, ибо истиннымъ выражениемъ духа являются не формальныя и мертвыя учрежденія, а живое лице, обладающее сознаніемь и волею. Поэтому и опредъленіе общественнаго начала въ человъческой жизни, какъ системы учрежденій, страдаеть односторонностью. Человъческія общества суть не учрежденія, а союзы лицъ. Если между этими лицами установляется живая связь, если вырабатываются общіе интересы в учрежденія, то все это совершается не иначе, какъ путемъ взаимнодъйствія самостоятельныхъ единицъ, одаренныхъ каждая собственнымъ сознаніемъ и собственною волею. Въ этомъ именно состоитъ существо духа, что орудіями его являются разумныя и свободныя лица. Они составляють самую цъль союзовъ. Не лица существують для учрежденій, а учрежденія для лицъ. Отъ нихъ исходитъ и совершенствование учреждений. Последния развиваются и улучшаются именно вследствие того, что лице отрывается отъ существующаго порядка и предъявляетъ свои требованія и свои права. Поэтому неумъстна ссылка Гегеля на изреченіе древняго мудреца, который на вопросъ: какимъ образомъ можно воспитать своего сына въ добродътели? отвъчалъ: "сдълай его гражданиномъ хорошаго государства". Это могло прилагаться къ древнему политическому строю, гдв нравственныя добродетели не отличались отъ гражданскихъ; но въ христіанскомъ мірѣ нравственность стала выше всякихъ гражданскихъ учрежденій. Лице, съ своимъ нравственнымъ сознаніемъ, является верховнымъ надъ ними судьею. Подчиняясь имъ внѣшнимъ образомъ, оно предъявляетъ къ нимъ требованія, истекающія изъ вѣчныхъ законовъ правды и добра, и эти требованія составляютъ движушую пружину всего человѣческаго развитія.

Наконецъ, лице не принадлежитъ всецъло тому или другому союзу. Далье мы увидимъ, что союзы могутъ быть разные, и лице можетъ входить въ каждый изъ нихъ различными сторонами своего естества. Съ нѣкоторыми онъ связанъ самымъ своимъ рождешемъ; въ другие онъ вступаетъ добровольно. Но и отъ тъхъ, къ которымъ онъ принадлежить по рождению, онь, въ силу своей свободы, можеть отръшаться и переходить въ другіе. Этого права нельзя у него отнять безъ нарушенія его человъческихъ правъ. Какъ человъкъ, онъ стоитъ выше всякихъ частныхъ союзовъ; ибо человъчество, какъ реальный союзъ, не существуеть. Въ этомъ отношении лице выходить изъ предъловъ всякаго даннаго общества; послъднее не удовлетворяетъ вполнв его назначению. Оно выходитъ изъ этихъ предъловъ и въ силу въры въ продолжение своего существованія за гробомъ, что, какъ мы видьли, составляетъ постудать всей его нравственной жизни. Въ сравнении / съ въчнымъ назначениемъ лица, общество есть нъчто преходящее.

Такимъ образомъ, лице, съ одной стороны, имѣетъ само стоятельное существованіе помимо общества; съ другой стороны, оно является краеугольнымъ камнемъ всего общественнаго зданія. Поэтому индивидуализмъ составляетъ ; основное начало всякаго человѣческаго союза; безъ этого нѣтъ истинно человѣческой жизни, нѣтъ ни права, ни нравственности, слѣдовательно, нѣтъ тѣхъ характеристическихъ чертъ, которыя отличаютъ человѣческія общества отъ чисто животныхъ соединецій. Отсюда понятна крайняя односторонность тѣхъ ученій, которыя исходятъ отъ отри-

цанія индивидуализма. Въ этомъ повинна вся современная нъмецкая наука, которая въ этомъ отношении далеко оставила за собою Гегеля. Если великій философъ впадаль въ нъкоторую односторонность вслъдствіе своего исключительнаго идеализма, то онъ все же понималъ высокое духовное значение лица и на каждомъ шагу отстаивалъ его права. Современная же наука, отбросивъ въ сторону метафизику. съ тъмъ вмъсть покончила и съ лицемъ. Она не только изгоняетъ индивидуализмъ изъ общественной сферы и дълаетъ человъка выочнымъ скотомъ общества, но она хочетъ изгнать его изъ последняго его убежища, изъ внутренней его святыни. Нравственный законъ низводится на степень какого-то уродливаго продукта общественнаго эгоизма, который преследуеть и давить лице не только во внешкихъ, общественныхъ отношенияхъ, но и въ глубинв его совъсти. Мало того: представители современной германской науки, во имя опытнаго знанія, объявляють физическое лице чит стымъ отвлечениемъ. Для такъ называемой соціологіи единственными реальными, а не фиктивными единицами являются сложныя сочетанія личныхъ силь съ имущественными принадлежностями \*). Далъе этого абсурлъ не можетъ идти. На обыкновенномъ человъческомъ языкъ отвлеченіемъ навывается такая сторона предмета, которая отделяется отъ него только мысленно, а реально не можеть быть отделена. Таковы, напримъръ, геометрическія фигуры. Называть же отвлечениемъ конкретное существо, имъющее самостоятельное, отдельное существованіе, одаренное разумомъ, волею и способностью къ самопроизвольному движенію, существо, которое можеть по собственному почину вступать во всевозможныя соединенія съ другими, это превосходить даже всякое въроятіе. Это все равно, что если бы химикъ отвергалъ изследование отдельныхъ элементовъ, какъ пустое отвлечение, а ограничивался бы изследованиемъ соединеній. Немудрено посль этого, что лица разсматриваются

<sup>5)</sup> Schäffle: Bau und Leben des socialen Körpers, I, crp. 279, 284.

просто какъ "элементы общественной ткани", или какъ склады товаровъ. Никогда старые метафизики не доходили до такихъ колоссальныхъ нелъпостей, какъ приверженцы опытнаго знанія. Они имъли иныя понятія о человъческомъ достоинствъ.

Но если индивидуализмъ составляетъ источникъ всякой духовной жизни и основание всякаго общественнаго быта, если безъ него нътъ ни права, ни нравственности, то на немъ все-таки нельзя остановиться. Духовная жизнь имъ не исчерпывается. И право, и нравственность указываютъ на высшую связь лицъ, которая не ограничивается взаимнодъйствіемъ отдъльныхъ единицъ, а дълаетъ ихъ членами высшаго пълаго. Изъ самаго этого взаимнодъйствія вытекають совокупныя понятія и чувства, интересы и цьли, которые ведуть къ установленію общаго порядка, владычествующаго надъ людьми. Великая заслуга Гегеля состоитъ въ томъ, что онъ выяснилъ и развилъ эти объективныя начала человъческой жизни. Онъ указалъ на то, что именно въ такомъ разумно устроенномъ порядкъ человъкъ находить истинное осуществление своей свободы и высшее свое назначение. Онъ обрътаетъ въ немъ и гарантию своихъ правъ, и осуществление своихъ интересовъ, и нравственное удовлетвореніе въ служеніи общимъ цілямъ. Но именно потому этоть высшій общественный строй достигаеть истиннаго своего значенія лишь тогда, когда онъ опирается на права и требованія личности. Последняя есть фундаменть, на которомъ воздвигается общественное зданіе. Какъ скоро расшатывается этотъ фундаментъ, такъ колеблется самое зданіе. Общество, которое отрицаеть индивидуализмъ, подриваетъ собственныя свои духовныя основи. Жизненное его призвание состоить въ осуществлении права и правственности, а корень того и другого лежить въ единичномъ лиць. Задача заключается, следовательно, не въ отрицании одного элемента во имя другого, а въ разумномъ соглашеніи обоихъ. Для этого нужно прежде всего ясное пониманіе техь началь, которыя сочетаются въ общежити, а

также способовъ ихъ сочетанія. Въ этомъ и состоить задача философіи права.

Эти начала, какъ мы видъли, суть право и нравственность, изъ которыхъ первое опредъляетъ внъшнюю, а вторая внутреннюю свободу человъка. Право есть начало принудительное; поэтому имъ опредъляется вся принудительная система законовъ и учрежденій, составляющая, можно сказать, остовъ общественнаго тъла. Необходимость установленія такой системы вытекаетъ изъ самыхъ требованій права. Мы видъли, что потребность принужденія ведетъ къ установленію власти, его прилагающей. Эта потребность вызывается, какъ столкновеніями между людьми, такъ и соединеніемъ силъ для достиженія общихъ цълей. Для того чтобы право соблюдалось ненарушимо, оно должно выразиться въ системъ учрежденій, владычествующихъ надълицами. Въ этомъ состоитъ первое основаніе всякаго общественнаго порядка.

Черезъ это право возводится на высшую ступень: изъ частнаго оно становится публичнымъ. Вмъсто отношенія отдъльныхъ лицъ между собою, тутъ является отношеніе цълаго и частей. Однако и первое отношеніе не исчезаетъ; лице не поглощается обществомъ, а сохраняетъ свою самостоятельную сферу дъятельности и свои опредъленія. Самые союзы, въ которые вступаютъ лица, могутъ имътъ болъе или менъе частный характеръ. Только на высшей ступени, въ государствъ, господствующимъ началомъ становится публичное право.

Но возвышаясь въ общественную сферу, право не теряеть чрезъ это своихъ существенныхъ свойствъ. И тутъ, какъ и въ правъ вообще, основное отношеніе состоить въ противоположности закона и свободы. Гдв нътъ свободы, тамъ нътъ субъективнаго права, а гдв нътъ закона, тамъ нътъ объективнаго права. Но къ этимъ двумъ началамъ присоединяется новый элементъ—масть. призванная охранять законъ и сдерживать свободу. Она составляетъ необходимое центральное звено всякаго общественнаго порядка; это—

владычествующій въ немъ элементъ. По самой природъ вещей, власть можетъ быть ввърена только физическому липу или лицамъ, ибо иного реальнаго элемента въ обществъ нътъ; но эти физическія лица являются представителями общества, какъ цълаго, владычествующаго надъ отдъльными особями. Выработанное правомъ понятіе объ юридическомъ лицъ находитъ здъсь полное и, притомъ, необходимое приложеніе. Оно составляетъ юридическое выраженіе идеи союза, какъ цълаго, господствующаго надъчастями.

Но именно потому, что власть ввъряется физическому . лицу, какъ представителю общества, оно должно употребдять ее не въ виду частныхъ своихъ интересовъ, а въ интересахъ цълаго. Кругъ въдомства и способы дъйствія власти опредвляются общественною цилью, которая такимъ образомъ составляетъ необходимую принадлежность всякаго союза. Въ ней выражается его идея, то есть то начало, во имя котораго онъ существуеть и которое онъ призванъ осуществить во визшнемъ мірз. Высшее осуществленіе идеи союза состоить въ полномъ развитии всъхъ его элементовъ и согласномъ ихъ дъйствіи. Это составляетъ для него идеаль, приближение къ которому есть цъль развития. Мы вильли, что совершенствомъ называется согласіе въ полноть опредвлений; завсь это понятие прилагается къ отдъльнымъ союзамъ, сообразно съ природою и назначениемъ кажлаго.

Далъе мы увидимъ, что эта природа можетъ быть разная; но каковъ бы ни былъ союзъ, въ немъ необходимо заключаются означенные четыре основные юридические элемента: власть, законъ, свобода и общая цъль. Какъ и самое право, это—элементы формальные, въ отличие отъ тъхъ, которыми опредъляется содержание. Какъ же относится къ нимъ нравственное начало, которое призвано сочетаться съ правомъ?

Нравственный законъ, какъ мы видъли, не установляетъ някакихъ принудительныхъ отношений; въ принадлежащей

ему области всв вопросы решаются внутреннею свободой, то-есть совъстью человъка. Поэтому, во имя нравственнаго закона не можетъ быть установлена никакая принудительная власть. Но нравственный законъ можетъ требовать отъ совъсти человъка добровольнаго подчинения установленному юридическимъ закономъ порядку, какъ необходимому условію мирнаго сожительства между людьми. Мы виділи, что нравственность требуетъ уваженія къ праву; это вытекаетъ изъ самаго уваженія къ личности, которая составляетъ основание всякаго права и всякой нравственности. По этому самому, нравственный законъ предписываеть и уваженіе къ общественному порядку, охраняющему право. Общественной власти следуеть повиноваться "не токмо за страхъ, но и за совъсть"; таково предписание нравственнаго закона, не принудительное, но обязательное. Отсюда ученіе христіанской церкви, что всякая власть происходить отъ Бога. По толкованію отцовъ церкви, это относится не къ той или другой формъ власти и не къ присвоенію ея тому или другому лицу, а къ существу власти, какъ необходимой принадлежности человъческого общежитія ). Установленіе общественнаго порядка, какъ такового, признается божественнымъ предписаніемъ, ибо оно составляетъ высшее требованіе нравственнаго закона, также какъ и закона юридическаго. По осуществленіе этого требованія лежить на юридическомъ законъ, ибо нравственный законъ принудительной силы не имъетъ; онъ можетъ только обращаться къ человъческой совъсти, требуя добровольнаго исполненія того, что можеть быть вынуждено внашнею властью. И это добровольное исполнение имбетъ громадное значение въ общественной жизни, ибо одно только вившиее, чисто формальное подчинение составляеть слишкомъ шаткое основаніе общественнаго порядка. Нравственная сила власти состоить въ томъ, что ее добровольно признають и охотно ей подчиняются. Эта нравственная связь, соединяющая пра-

<sup>\*)</sup> См. мою «Исторію политических» ученій», ч. І, стр. 100.

вителей и подчиненныхъ, составляетъ самую кръпкую и надежную опору власти; но выпудить ее нътъ возможности: она заслуживается, а не вынуждается. Правительства должны помнить это постоянно.

Для того чтобы эта связь могла сохраняться, надобно, чтобы сама власть следовала предписаніямь нравственнаго вакона. Требуя отъ подчиненныхъ уваженія къ установленнымъ властямъ, правственный законъ, съ другой стороны, требуеть и отъ последнихъ, чтобъ оне добросовестно исполняли свои обязанности и управляли не въ личныхъ своихъ интересахъ, а въ видахъ общаго блага, воздавая\_ каждому должное, уважая права подвластныхъ и устраняя произволь и притесненія. И туть юридическій законь часто оказывается безсильнымъ. Отъ подчиненныхъ властей можно еще требовать исполненія возложенныхъ на нихъ обязанностей подъ страхомъ наказанія, хотя и здісь чисто формальное, вившнее исполнение служить весьма плохимъ обезпеченіемъ общественныхъ интересовъ: только живое отношене къ дълу, проникнутое нравственнымъ сознаніемъ долга, даетъ плодотворные результаты. Къ верховной же власти, каковая по необходимости установляется въ человъческихъ обществахъ, такое требование неприложимо, ибо она не подлежитъ принужденю. Тутъ все зависитъ отъ внушеній совъсти. Никакія внъшнія гарантіи, никакія взаимныя ограниченія сдерживающихъ другъ друга властей не въ состоянии замънить нравственнаго духа, оживляющаго учрежденіе. Самыя совершенныя гарантіи обращаются въ ничто, если въ правящихъ сферахъ нътъ этого духа, кото-. рый есть духъ свободы, ибо онъ истекаетъ изъ свободнаго внутренняго самоопредъленія человіка. Поэтому и поддерживаться онъ можетъ только путемъ свободы. Всякія попытки водворить его принудительными марами ведутъ къ противоположнымъ результатамъ. Правительства, которыя / хотять заставить подданных быть нравственными, тамъ самымъ подаютъ примъръ безиравственности, ибо они извращають нравственный законь, делая его принудительнымъ. На этомъ основаны притъсненія совъсти и религіозныя гоненія. Такого рода политика не только возбуждаєть противъ себя притъсняемыхъ, но возстановляетъ противъ правительства всъ благородные умы; она разрушаєть вравственную связь между правительствомъ и подданными.

Отсюда следуеть, что общественная власть не можеть ставить себъ цълью осуществление нравственнаго закона. Последній можеть быть только началомь, ограничивающимъ ея дъятельность, а не пълью, которую она призвана осуществлять въ принадлежащей ей области. Это следуетъ изъ самаго существа нравственнаго закона, который, какъ мы видъли, есть законъ формальный; содержание свое онъ получаеть отъ эмпирическихъ опредвленій человіческой жизни. Оно дается тыми потребностями и интересами, которыхъ удовлетворение составляетъ задачу разумнаго существа, призваннаго покорить себъ природу и устроить свой быть согласно съ условіями земного существованія. Мы видъли, что такова задача человъка и въ частной жизни: такова же и цъль дъятельности общественной власти. Но въ общественной сферъ эти потребности и интересы получаютъ высшее нравственное значение черезъ то самое, что они становятся общими, ибо первое предписаніе нравственнаго закона состоить въ томъ, чтобы руководящее правило дъятельности было общее, а не личное. Отсюда освященное нравственнымъ закономъ основное правило общежитія, что частный интересъ подчиняется обществен-HOMV.

Это не значить однако, что частный интересь исчезаеть передь общественнымь; напротивь, онь должень быть уважень: въ этомъ состоить самое основание и цыль общежития. Внимание къ интересамъ подвластныхъ лиць составляеть первое требование отъ всякаго правительства, понимающаго свое призвание. Когда же съ интересомъ соединяется право и послъднее, въ силу общаго закона, должно уступить общественному началу, то необходимо вознаграждение, какъ было выяснено по поводу отчуждения соб-

ственности. Высшее правило общественной жизни, какъ юридическое, такъ и нравственное, состоитъ въ соблюденій правды, то есть, въ возданній каждому того, что ему принадлежить. Менве всего согласуется съ этимъ началомъ сведение общественнаго блага къ владычеству интересовъ большинства надъ интересами меньшинства. Такого рода количественныя опредъленія, въ которыхъ упражияются утилитаристы за недостаткомъ разумныхъ началъ, неприложимы къ нравственной области. Эгоизмъ общества, который Іерингъ возводитъ въ верховное правило человъческаго общежитія, есть въ высшей степени безиравственное начало. Оно настолько хуже личнаго эгоизма, насколько общественное начало шире и могущественнъе личнаго. Правственное требованіе состоить не въ томъ, чтобы преслідовать свои выгоды, а въ томъ, чтобы уважать чужія. Поэтому тамъ, гдв владычествуетъ большинство, нравственное требованіе состоить въ томъ, чтобы уважать права и интересы меньшинства; и, наоборотъ, тамъ, гдъ владычествуетъ меньшинство, требуется уваженіе къ правамъ и интересамъ большинства. Только этимъ удовлетворяется правда, составляющая верховный законъ всего юридическаго, освященнаго нравственностью порядка. Къ этому и должно быть направлено внутреннее устроение человъческихъ обществъ.

Такимъ образомъ, по содержанію, общественная жизнь слагается изъ трехъ элементовъ. Мы имъемъ, съ одной стороны, систему интересовъ, которая управляется частнымъ правомъ, съ другой стороны – нравственный законъ, составляющій абсолютное предписаніе, обращающееся къ человъческой совъсти, и, наконецъ, собственно общественный элементъ, образующій область совокупныхъ интересовъ, управляемыхъ публичнымъ правомъ и представляющій сочетаніе права и нравственности. Къ этому присоединяется, какъ мы уже видъли (кн. 1 гл. 2), четвертый элементъ, составляющій ихъ исходную точку, а именно, коренящіяся въ физіологическихъ опредъленіяхъ естественныя связи, которыя лежатъ въ основаніи всего человъческаго

общежитія. Отсюда, какъ изъ первоначальнаго центра, расходятся противоположныя опредѣленія права и нравственности, которыя опять сводятся къ высшему единству въ общественномъ начадѣ.

Эти четыре элемента составляють, вивств съ твиъ, основаніе четырехъ разныхъ союзовъ, представляющихъ естественныя развътвленія человіческаго общежитія. Въ каждомъ изъ нихъ находятся всв элементы, но тотъ или другой является преобладающимъ. Эти союзы суть семейство, гражданское общество, церковь и государство. Первое всецьло основано на естественныхъ опредъленияхъ, къ которымъ присоединяются однако юридическія и нравственныя начала. Второе представляетъ одностороннее развитие юридическаго начала, которымъ управляется система частныхъ интересовъ. Въ третьемъ, напротивъ, воплощается религіозно-нравственный элементь, составляющій отвлеченно общую сторону человъческой природы. Наконецъ, четвертый союзь, государство, представляеть высшее сочетаніе противоположныхъ началь, а съ темъ вместь и высшее развитие идеи общественныхъ союзовъ. Однако, онъ не поглощаеть въ себъ остальныхъ, а только воздвигается надъ ними, какъ высшая область, господствующая надъ ними въ сферъ внъшнихъ отношеній, но оставляющая имъ лолжную самостоятельность въ принадлежащемъ каждому кругъ дъятельности.

Эти четыре союза представляють, витет съ тъмъ, развите четырехъ формальныхъ началъ всякаго общежитія. Эти начала суть, какъ мы видёли: власть, законъ, свобода и цёль. И тутъ, при совитетномъ существованіи, преобладающимъ является то одно, то другое. Въ семействт первенствующее значеніе имтетъ общая цёль, благо союза, которое не отличается еще отъ блага членовъ: оно состоитъ въ единеніи членовъ, основанномъ на взаимной любви; поэтому оно всецтвло охватываетъ ихъ жизнь. Это составляетъ первую ступень общежитія. Заттывъ, въ двухъ противоположныхъ другъ другу союзахъ, въ гражданскомъ

обществъ и въ церкви, преобладающими началами являются, съ одной стороны, свобода, подчиняющаяся закону, а съ другой—законъ, исполняемый свободою. Наконецъ, государство, возвышающееся надъ обоими, является высшимъ выраженіемъ начала власти, вслъдствіе чего ему принадлежитъ верховная власть на землъ.

Эти опредъленія соотвътствують и основнымь свойствамь человьческой души. Въ семействь, основанномь на взаимной любви членовь, господствуеть чувство. Церковь связываеть человька съ абсолютнымь началомь, бытіе котораго указывается ему разумомь; отъ послъдняго исходить и нравственный законь. Напротивъ, гражданское общество есть область развитія влеченій. Наконець, государство является выраженіемь разумной воли, представляющей сочетаніе противоположныхь опредъленій и составляющей верховное начало человьческой дъятельности.

Такимъ образомъ, мы имѣемъ цѣльную и стройную систему человъческихъ союзовъ, представляющую полное развитіе идеи общежитія и отвѣчающую самымъ внутреннимъ свойствамъ души человѣка, а потому выражающую истинную его природу. Послѣдовательное разсмотрѣніе каждаго изъ нихъ раскроетъ намъ въ подробности, какъ ихъ существо, такъ и основныя ихъ опредѣленія.

## Глава II.

## Семейство.

Семейное право составляетъ переходъ отъ личнаго права къ общественному. Семейство есть уже органическій союзъ, въ которомъ являются цълое и члены. Но здъсь цълое еще не отдълено отъ членовъ и не образуетъ самостоятельной организаціи, а существуетъ только въ нихъ и для нихъ.

Основаніе этихъ отношеній лежитъ въ физической природів человівка. Животныя, также какъ и человівкь, совокупляются и производять дітей. Птицы вьють гитада и воспитывають птенцовъ. У нівкоторыхъ изъ нихъ связь половъ не ограничивается однимъ выводкомъ, а продолжается иногда во всю жизнь. Какъ взаимное влеченіе половъ, такъ и любовь къ дѣтямъ въ полной мѣрѣ проявляются у животныхъ. На этихъ отношеніяхъ зиждется продолженіе рода. Но у человѣка, къ этимъ установленнымъ природою опредѣленіямъ присоединяются иныя, метафизическія начала, отношенія права и нравственности, которыя дѣлаютъ изъ семейства спеціально человѣческій союзъ.

Противоположность половъ составляеть основной законь органическаго міра. Въ немъ съ полною очевидностью выражается общій діалектическій законъ расхожденія противоположностей и послідующаго ихъ сочетанія. На этомъ зиждется преемственность родового процесса и произведеніе новыхъ особей, смітнющихъ прежнія, предназначенныя къ вымиранію. Только на самыхъ низкихъ ступеняхъ органической жизни, гді противоположности еще не выділились, а все находится въ состояніи слитности, размноженіе происходитъ путемъ простого діленія. Какъ же скоро опреділяются различія, такъ появляется и противоположность половъ, сперва въ одной и той же особи, въ виді раздільныхъ органовъ, а затімъ, на высшихъ ступеняхъ, всегда въ отдільныхъ особяхъ.

Существо этой противоположности заключается въ различіи воспріимчиваго начала и дъятельнаго. Это различіе составляеть основной законъ, какъ физическаго, такъ в духовнаго міра. Въ самой общей формѣ оно является въ противоположности потенціальной и кинетической энергів. Первая есть сила въ формѣ способности, или возможности, которая, въ своемъ одностороннемъ опредъленіи, въ отношеніяхъ къ другому является какъ воспріимчивость; вторая же есть сила въ дъятельномъ состояніи, или въ движеніи. Въ человѣческой душѣ эти два противоположныя начала принимаютъ форму чувства и воли. Первое выражаетъ воспріимчивую, второе—дѣятельную сторону души. Отсюда совершенно различный характеръ половъ, а съ тѣмъ вмѣстѣ и различное ихъ назначеніе. Съ этимъ связано

и различіе правъ. Подводить оба пола подъ одну общую категорію человъческой личности и, вслъдствіе того, требовать для нихъ одинаковыхъ правъ во всъхъ сферахъ человъческой дъятельности, не принимая во вниманіе ни различія свойствъ, ни различія назначенія, можно только при самомъ поверхностномъ отношеніи къ предмету. Ученіе о равноправности женщинъ есть признакъ эпохи, къ которой всякое философское пониманіе исчезло. Въ древности оно было плодомъ софистики, въ наше время оно является произведеніемъ реализма.

Изъ этого не слъдуетъ, однако, что женщина должна , 🤜 быть лишена всякихъ правъ и безусловно подчинена мужчинъ. Напротивъ, признаніе правъ за женщиной служитъ признакомъ высшаго развитія правосознанія. Это-протесть противъ права силы во имя присущей каждой человъческой личности свободы. Но различе свойствъ и назначенія влечетъ за собою различіе правъ въ различныхъ сферахъ человъческой діятельности. Существенное свойство мужчины есть воля; поэтому ему принадлежить преобладающая роль въ государствъ. Существенное свойство женщины есть чувство; а потому ей принадлежить главная роль въ семейной жизни. И тутъ власть присвоивается воль; поэтому мужъ остается главою семьи, особенно въ ея внівшнихъ отношеніяхъ. Но не власть, а любовь составляетъ преобладающее начало семейной жизни, и въ этомъ отношени женшина занимаетъ первое мъсто. Она — истинный ея центръ, внутренняя ея связь, оживляющій ее духъ. Отъ нея зависить все семейное счастіе. Поэтому обезпеченіе правъ женщины въ семь составляетъ высшее требование

Соединеніе этихъ двухъ противоположныхъ половъ въ одинъ цъльный союзъ есть дъло закона. Въ этомъ состоитъ существенное, коренное отличіе человъческаго брака отъ всъхъ животныхъ отношеній. Люди соединяются не только въ силу взаимнаго влеченія, но и въ силу разумно сознаннаго и установленнаго обществомъ закона, который освя-

щаетъ ихъ союзъ и даетъ ему общественное значеніе, связывая его съ высшимъ порядкомъ человъческаго общежитія. Этимъ брачный союзъ существенно отличается и отъ простого сожительства. Последнее есть выражение чисто животныхъ отношеній, основанныхъ на взаимномъ влеченів половъ; первый же даетъ этимъ отношеніямъ человъческій характеръ, связывая ихъ общимъ закономъ, что и составляетъ отличительную принадлежность разумнаго существа. Поэтому сожительство основано всецело на воле сторонъ: люди сходятся и расходятся, какъ имъ угодно, по минутной прихоти; законъ въ это не вступается, ибо онъ не призванъ освящать эти отношенія. Въ бракъ же стороны принимають на себя постоянныя обязанности, нарушение которыхъ есть преступленіе противъ семейнаго права. Эти обязанности воспринимаются добровольно, но онв установляются не самими соединяющимися лицами, а общимъ закономъ, освящающимъ брачный союзъ. Бракъ не есть договоръ, въ которомъ условія опредъляются волею сторонъ; это — постоянный союзъ, въ который лица могутъ вступать или не вступать по своему усмотранію, но, вступая въ который, они подчиняются установленнымъ закономъ условіямъ; отъ себя они ничего не могуть въ нихъ ни прибавить, ни убавить. Это и дълаетъ бракъ органическимъ союзомъ, имъющимъ высшее человъческое и общественное значеніе. Приравнивать къ этому случайныя соединенія половъ, происходящія въ силу минутной прихоти или даже продолжительнаго взаимнаго влеченія, значить не понимать самаго существа юридическихъ отношеній и высокаго ихъ значенія въ человъческой жизни. Именно эти юридическія опредъленія налагаютъ печать духа на естественную связь и возводятъ ее въ высшую сферу.

Вслъдствие этого, юридическая связь освящается и закономъ нравственнымъ. Въ семействъ, какъ естественномъ союзъ, въ которомъ въ непосредственной формъ соединяются всъ стороны человъческой жизни, самымъ тъснымъ образомъ сочетаются оба начала: право и нравственность

Здісь, боліве, нежели гді-либо, можно сказать, что право установляеть только вившнюю форму, а нравственность является оживляющимъ духомъ. Отсюда религіозное освящение брака, который считается таинствомъ у всехъ народовъ, сознающихъ высокое его значение. Этимъ установляется святость брака, начало въ высшей степени важное для нравственнаго сознанія людей и для прочности семейной жизни. Черезъ это бракъ перестаетъ быть чисто человъческимъ учреждениемъ, зависящимъ отъ случайной воли людей; онъ связывается съ закономъ, исходящимъ отъ самого Бога. Нередко самъ гражданскій законъ придаетъ юридическую силу религіозному обряду, заміняя имъ совершеніе гражданскаго акта. 110 такая заміна всегда есть дъло юридическаго закона, а не требование религи. Самъ по себь, религіозный обрядь обязателень для совъсти върующихъ, но никакой юридической силы нивть не можетъ. Юридическую силу можетъ придать ему только юридическій законъ. Этимъ самымъ признается, что бракъ есть не только религіозное, но и гражданское установленіе; а потому онъ можетъ существовать и отдельно отъ религіознаго обряда. Это и выражается въ учреждении гражданскаго брака, независимаго отъ церковнаго. Таковъ порядокъ во всъхъ новъйшихъ законодательствахъ. Какъ юридическій союзь, бракь заключается гражданскимь актомь; совершение же религіознаго обряда предоставляется совъсти върующихъ. Этимъ способомъ разграничиваются объ области и удовлетворнются равнымъ образомъ требованія закона и права совъсти. Тщетно неумъренные ревнители религи протестують противь такого раздъленія, приравнивая гражданскій бракъ къ простому конкубинату. Между тъмъ и другимъ лежитъ неизмъримое разстояніе, существующее между законнымъ и незаконнымъ сожительствомъ. Если бракъ имъетъ юридическія последствія, то онъ несомненно есть юридическое установление, которое опредъляется гражданскимъ закономъ; религюзный же обрядъ даетъ сму высшее нравственное освящение, но не опредъляеть юридическаго его существа. Католическая церковь, которам долго враждовала противъ гражданскаго брака, признаетъ его однако въ тъхъ странахъ, гдъ онъ введенъ положительнымъ законодательствомъ, чъмъ доказывается полная его совмъстность съ религіозными върованіями. Отъ гражданскаго закона требуется только, чтобы онъ свои постановленія сообразоваль съ требованіями религіи, ибо иначе можетъ произойти смущеніе совъсти върующихъ, а это порождаетъ смуту въ семейномъ союзъ.

Условія, вытекающія изъ гражданскаго значенія союза, даются самою его идеей. Бракъ не есть договоръ, заключаемый съ извъстной цълью и для извъстнаго времени; это — союзъ полный и всецълый. Таковъ идеалъ соединенія разумныхъ существъ. Это — любовь подъ общимъ закономъ, возвышенная надъ случайностью влеченій и образующая постоянную духовную связь. Человъкъ весь отдаетъ себя другому и въ этомъ находитъ высшее удовлетвореніе своего духовнаго естества. При этомъ онъ получаетъ то же, что онъ даетъ, ибо самоотреченіе взаимно. Естественное влеченіе другъ къ другу пріобрътаетъ здъсь характеръ духовнаго единенія, скръпленнаго сознаніемъ исполненія высшаго закона нравственнаго міра. Два лица отрекаются отъ своей самостоятельности, съ тъмъ чтобы образовать одно.

Въ разумномъ существъ такое самоотречение можетъ быть только дъломъ свободы. Только добровольная отдача себя другому совмъстна съ нравственнымъ существомъ человъка; она одна даетъ нравственное и юридическое значение браку. Взаимное влечение можетъ быть и не быть; но вступающия въ бракъ лица добровольно принимаютъ на себя сопряженныя съ нимъ обязаиности и торжественно даютъ объщание отнынъ всецъло принадлежать другъ другу. Принуждение тутъ немыслимо.

Очевидно, что подобная связь возможна только при совнобрачіи, ибо человінь не можеть отдавать себя всецівло разнымь лицамь. Поэтому въ единобрачіи выражается истин-

ное существо брачнаго союза. Многоженство низводить это отношение на степень конкубината. Народы, у которыхь оно господствуеть, всегда остаются на низкой ступени нравственнаго развитія. Отск да то возмушеніе, которое возбуждаеть распространеніе мормонизма. Между людьми могуть быть всякаго рода свободныя отношенія, но возведеніе многоженства на степень религіознаго установленія идеть въ разрізть не только съ требованіями гражданскаго закона, но и съ голосомъ общественной совъсти и съ идеею брака.

Изъ этого характера брачнаго союза следуеть, что содержание его не ограничивается тою или другою стороной человъческого естества; оно состоитъ въ общении всей жизни, omnis vitae consortium, по выраженію римскихъ юристовъ. Одно существо всецъло, и физически и нравственно, отдаеть себя другому. Физическое соединение составляеть естественное основание брака. Имъ достигается высшая его цвль - двторожденіе; оно дзеть полноту семейной жизпи, восполняя отношенія мужа къ женѣ совокупнымъ ихъ отношеніемъ къ датямъ. Поэтому невозможность физическихъ отношений служить законнымъ поводомъ къ расторженю брака. Но на этой физической основъ воздвигается несравненно высшій міръ духовнаго единенія, которое составляеть нравственное существо брачнаго союза. Какъ и всякія нравственныя отношенія, эта духовная связь держится только свободою. Юридическій законъ туть безсиленъ; снъ опредъляетъ одну внъшнюю форму союза; содержаніе же дается живымъ чувствомъ и свободнымъ взаимнодъйствиемъ лицъ. И только такое свободное самоотречене въ пользу другого придаетъ брачному союзу истинную его цъну и способно удовлетворить духовнымъ потребностимъ человѣка.

Но тамъ, гдъ дъйствуетъ свобода, возможно и уклоненіе. При недостаткъ взаимнаго чувства и нравственной высоты, брачная жизнь, виъсто духовнаго единенія, можетъ представлять поприще постоянныхъ раздоровъ. Виъсто

рая, она обращается въ адъ. Спрашивается: возможно де сохраненіе союза при такихъ отношеніяхъ?

По своей идев, это-союзь неразрыеный. Какъ сказано, онъ заключается не на время, а на всю жизнь. Передъ закономъ, человъческимъ и божественнымъ, соединяющияся лица дають торжественное объщание принадлежать другь другу навъки, и это объщание они обязаны исполнить. Въ чисто договорныхъ отношеніяхъ самый законъ предокраняетъ лицъ отъ легкомысленныхъ объщаній: человъку воспрещается отчуждать свою свободу и заключать договоры на слишкомъ продолжительные сроки. Здъсь, напротивъ, законъ не допускаетъ иного объщанія, какъ на всю жизнь. ибо это вытекаетъ изъ существа брачнаго союза. Оно требуется и самою его цълью-рождениемъ и воспитаниемъ дътей. Какъ бы для скръпленія этой связи, природа установила для человъка продолжительное младенчество, требующее родительскаго попеченія, а условія человіческой жизни еще значительно удлиниють срокь воспитанія. Даже тогда, когда дъти вышли изъ-подъ опеки и стали на свои ноги, связь ихъ съ родителями не порывается, какъ у животныхъ, а сохраняется на всю жизнь. Отсюда необходимость постоянства и единства семьи, которая служить центромъ для рождающихся въ ней покольній. Вследствіе этого, неразрывность брака является существеннымъ требованіемъ семейнаго союза. По идев, бракъ можеть быть расторгнутъ только смертью или преступленіемъ. Въ приложеній же къ реальнымъ условіямъ жизни, это начало должно стоять невыблемо во встахъ случаяхъ, когда есть дети. Какъ скоро человъкъ произвелъ на свътъ другого, такъ онъ принадлежить уже не исключительно себв, а также и этому другому. Онъ имветъ передъ нимъ нравственныя и юрилическія обязанности, и прежде всего тв, которыя относятся къ семейной жизни, какъ нравственному центру молодыхъ покольній. Родители не въ правъ лишать своихъ дътей отца или матери, отнимать у нихъ полноту семейной жизни, смущать молодыя души разрушениемь того, что для вихь

наиболве дорого и свято. При гакихъ условіяхъ, расторженіе семейной связи всегла есть преступленіе. Если отношенія мужа и жены становятся невыносимы, они могутъ жить врозь, но они не въ правъ основывать новыя семейства.

Иначе ставится вопросъ, когда нътъ дътей. Тутъ расторжение союза допустимо безъ нарушения существенныхъ его основъ. Не люди существують для брака, а бракъ для людей. Если брачущіеся добровольно приняли на себя обязательство жить другь для друга и передъ лицемъ закона дали въ этомъ смыслъ торжественное объщание, то они точно также добровольно могутъ освободить другъ друга отъ этихъ объщаній, если они не связаны обязанностями въ отношении къ третьимъ лицамъ. Этого требуетъ человъческая свобода. Однако и въ этомъ случат законъ долженъ обставить расторжение брака всевозможными гарантіями, для того чтобы оно не было дівломъ случайнаго увлеченія, а являлось плодомъ зрівлаго и обдуманнаго різшенія. Надобно, чтобы люди знали, что бракъ есть серіозное дъло жизни и что торжественныя объщанія не должны быть ни легкомысленно даваемы, ни расторгаемы по случайной прихоти. Только при такомъ взглядв семейный союзъ можеть быть прочнымь учреждениемь, составляющимь основаніе всего общественнаго порядка.

Юридическое, а вивств и правственное начало, охраняющее брачный союзь, есть оприость. Нарушение ея, какъ съ той, такъ и съ другой стороны, ведетъ къ разрушению союза, что формально можетъ быть совершено только силою закона, который расторгаетъ то, что онъ связалъ. Фактическое же разъединение есть дъло свободы. Передъ юридическимъ закономъ преступление съ объихъ сторонъ одинаково; но съ нравственной стороны преступление жены судится строже. Причина та, что невърный мужъ расточаетъ свои физическия и духовныя силы внъ семьи, жена же вноситъ чуждый элементъ въ самую семью. Тутъ является сомивние относительно самаго происхождения дътей. Жена нарушаетъ ту неприкосновенность домашней святыни, ко-

торую она призвана охранять, а потому ея проступовъ

Въ связи съ этимъ находится и самое отношение мужа и жены къ семейной жизни. Задачи мужа не исчерпываются устроеніемъ семейнаго быта. Какъ гражданинъ, онъ дъйствуеть на общественномь поприщв; онь можеть имыть в другія призванія-промышленныя, ученыя, художественныя. Призвание жены сосредоточивается главнымъ образомъ въ семь; все остальное служить только придаткомъ. Поэтому мужъ является представителемъ семьи передъ вившимъ міромъ и передълицемъ закона. Ему же принадлежитъ и ви витній распорядокъ семейнаго быта, следовательно и власть, составляющая необходимый элементъ всякаго общества. Какъ юридическій, такъ и религіозный законъ признають мужа главою жены. Но подчиняясь мужу, последняя остается самостоятельнымъ лицемъ. Она-хозяйка дома; на ней лежить внутрений его распорядокъ. Какимъ образомъ юридическое, а вывств и нравственное требование подчинения согласуется Съ самостоятельностью, этого законъ опредълить не можетъ; это-дъло любви, составляющей душу семейнаго союза, в прежде всего жены, которая является главною представительницею этого начала. Тутъ все зависить отъ характеровъ и свободныхъ нравственныхъ отношеній, вслъдствіе чего каждый отдёльный семейный быть получаеть свою своеобразную печать. Законъ, не только юридическій, но и нравственный, предъявляеть только общія требованія, которыхъ осуществление предоставляется свободному движенію жизни.

Такимъ образомъ, въ брачномъ союзѣ, противоположные элементы, соединяясь, остаются каждый съ своимъ характеромъ и съ своимъ назначениемъ. Реальное ихъ единство является въ плодахъ этого союза—въ дѣтяхъ. Отсюда рождается новое отношение — родителей и дѣтей, которое восполняетъ брачный союзъ и даетъ семейной жизни полноту содержания.

Въ это отношение человъкъ не вступаетъ добровольно;

оно дается самою природою. Человъкъ рождается членомъ семым, и отъ этой связи онъ никогда не можетъ отръшиться, ибо ею опредъляется самое его существование и все то, что онъ получаетъ отъ рожденія и воспитанія. Поэтому, она является еще болье неразрывною, нежели бракъ. Но, съ другой стороны, здесь свободе предоставляется болье простора. Въ дътствъ, пока человъкъ не обладаетъ еще полнымъ употреблениемъ своихъ способностей, онъ естественно подчиняется своимъ родителямъ, и это подчинение, по самой природъ вещей, должно быть полное и всецълое. Только крайнія злоупотребленія родительской власти мотуть заставить законь вывшаться въ эти отношенія. Но, достигши совершеннольтия, дъти становятся на свои ноги и основывають свои собственныя семьи. Нравственная связь остается, но общение жизни прекращается. Задача родитедей состоить именно въ томъ, чтобы приготовить дътей мъ свободъ и сдълать ихъ способными вести самостоятельную жизнь. Эта задача исполняется воспитаниемь.

Цель воспитанія состоить не только въ поддержаніи физическаго существованія дітей, но главнымъ образомъ въ духовномъ ихъ развитии, въ томъ, чтобы сделать ихъ дюдьми. Средствомъ для этого служатъ основные элементы семейнаго союза: власть и любовь. Власть установляетъ дисциплину, безъ которой нътъ ни воли, ни характера; она поддерживается домашними наказаніями, имѣющими цѣлью исправленіе. Любовь же смягчаеть эти отношенія, внося въ нихъ тотъ согръвающій элементъ, который привязываеть датей къ родительскому крову и вселяеть въ нихъ невидимыми путями всв благія стмена истинно человтческой жизни. Здъсь нравственное начало любви достигаетъ высшаго своего развитія. Материнская любовь есть самое высокое и святое чунство, какое есть на землв. Поэтому общественное воспитание никогда не можетъ замънить домашняго. Оно не въ состоянии возбудить въ ребенкъ именно ть глубокія чувства, которыя составляють основу истинно человъческого существованія. Нътъ сомнінія, что домаш-

нее воспитаніе можеть быть и превратное. Можеть существовать суровая дисциплина при недостатит любви или, наоборотъ, безразсудная любовь при полномъ отсутствии дисциплины. Иногда полезно отделять юношу отъ семейной среды, чтобы пріучить его къ болье или менье самостоятельному существованію. Но никакое общественное заведеніе не въ состояніи замѣнить семейнаго быта. Главнымъ центромъ воспитанія все-таки остается семья. Въ этой средв залагаются въ душу человъка тв начала, которыя составляють основание всей его последующей жизни. Гав семья не исполняетъ этой задачи, самый общественный быть покоится на шаткихъ основахъ. Государство Платона, въ которомъ отрицается семейная жизнь и дъти воспитываются въ общественныхъ заведеніяхъ, лишено всякой почвы. У новыхъ народовъ, въ особенности, семейный бытъ служить нравственною основой всего общественнаго строя, а таковымъ онъ можетъ быть только тамъ, гдв молодыя покольнія изъ него выносять свои правственныя силы. Но и это можеть быть только деломь свободы; въ этой важнъйшей задачъ общественной жизни законъ совершенно безсиленъ.

Результатъ воспитанія состоить въ томъ, что дѣти становятся самостоятельными и основывають свои собственныя семейства. Такимъ образомъ семья сама собою разлагается. Это составляеть естественное послѣдствіе тѣхъ оизическихъ отношеній, на которыхъ она основана. Кругъ ея слишкомъ тѣсенъ для проявленія высшихъ человѣческихъ потребностей; да и самыя эти отношенія, связанныя съ бреннымъ существованіемъ особей, имѣютъ преходящее значеніе. Однако, съ выдѣленіемъ новыхъ поколѣній для самостоятельной жизни, нравственная связь любви и благодарности остается; сохраняются и имущественныя отношенія.

Послъднія составляють естественную принадлежность семейнаго союза. Находясь въ матеріальномъ міръ, опъ необходимо стремится къ обезпеченію своего матеріальнаго существованія. Изъ этого образуется семейное имущество,

которое служить основанием благосостояния семьи. Вопрось состоить въ томъ: кому оно принадлежить и кто можеть имъ распоряжаться?

Этотъ вопросъ возникаетъ прежде всего въ отношеніяхъ мужа къ женъ. На поддержание семейной жизни очевидно должно идти имущество обоихъ, а такъ какъ мужъ есть глава семьи, то ему принадлежить и распоряжение семейнымъ имуществомъ. Отсюда постановленія многихъ законодательствъ, предоставляющія приданое жены въ распоряженіе мужа и воспрещающія жент отчуждать свое имущество и вступать въ обязательства безъ согласія последняго. Неогда различается даже то, что составляетъ совокушное достояние супруговъ, и то, что принадлежитъ каждому въ отдельности. Но все подобныя постановленія имеють ту невыгодную сторону, что они ставять жену подъ опеку мужа, между тъмъ какъ она должна быть признана самостоятельнымъ лицемъ, имъющимъ свои собственныя права. Къ тому же, всв эти юридическія постановленія мало достигають цели. Туть нравственныя отношенія гораздо важиве юридическихъ, а потому семейное благосостояние ; върнъе обезпечивается оставленіемъ за каждою стороной принадлежащихъ ей правъ и предоставлениемъ устройства матеріальной стороны семейнаго быта свободному ихъ соглашенію. Юридическая регламентація брачныхъ отношеній всегда сопряжена съ весьма значительными стъсненіями. Именно такая либеральная точка эрвнія господствуєть въ русскомъ законодательствъ.

Иначе ставится вопросъ въ отношении къ дътямъ. Какъ общее правило, имущество принадлежитъ родителямъ, которые распоряжаются имъ по своему усмотрънію. Но они обязаны содержать дътей, пока послъдніе малольтни исне могутъ сами себъ добывать пропитаніе. Когда дъти находятся въ родительскомъ домъ, они пользуются общимъ достояніемъ; если же они отдаются на сторону, то имъ надобно дать средства къ жизни. Къ этому законъ можетъ принудить родителей. Однако и тутъ обязанности, силою ве-

щей, остаются болве нравственными, нежели юридическими, ибо вывшательство закона въ семейныя отношенія, в въ особенности въ родительскую власть, всегда сопряжено съ величайшими трудностями.

Малольтніе могуть имыть и собственное имущество, либо оть пооть одного или обоихь умершихь родителей, либо оть постороннихь. Въ такомъ случав учреждается опека, съ цвлью сохраненія имущества неприкосновеннымь до совершеннольтія собственника. Для предупрежденія расхищенія этя отношенія всегда ставятся подъ контроль общественной власти. Въ случав смерти обоихъ родителей, опека учреждается и надъ лицемъ малольтняго. Она замвняеть родительскую власть.

Неприкосновенность семейнаго имущества охраняется и тамъ, гдъ сами родители владъютъ имъ не на полномъ правъ собственности, а какъ временные обладатели, которые должны всецъло передать свое достояніе слъдующему покольню. Въ такомъ случать дъти имъютъ право на семейное имущество уже при жизни родителей, но пользоваться имъ они могутъ только послъ ихъ смерти. Это составляетъ одну изъ формъ наслъдственнаго права, о которомъ будетъ ръчь ниже.

Наконецъ, взрослыя дѣти, оставаясь въ семьѣ, могутъ своею работою участвовать въ поддержаніи и умноженіи семейнаго имущества. Въ такомъ случаѣ для нихъ рождается извѣстное на него право, соразмѣрное съ ихъ участіемъ въ общей работѣ. Таково требованіе справедливости. Этотъ вопросъ возникаетъ въ особенности въ крестьянской семъѣ, гдѣ семейное достояніе поддерживается личною работою членовъ.

Кром'в имущественных отношеній, въ составъ семейнаго быта входять и отношенія къ лицамь, находящимся въ домашнемъ услуженіи. Римское право основательно относило ихъ къ семейному праву. Тутъ рождаются нравственных связи, которыя не могуть быть подведены подъ типъ простого договора. Тесный союзъ между господами и слугами,

основанный на преданности и любви, составляетъ правственный элементъ и въ крѣпостномъ правѣ. При свободныхъ отношеніяхъ, юридическая сторона ограничивается добровольно заключаемымъ и добровольно же расторгаемымъ договоромъ; это и составляетъ обычное явленіе настоящаго времени. Но въ этихъ формальныхъ границахъ образуется нравственная связь, которой нельзя упускать изъ вида при философской оцѣнкѣ семейныхъ отношеній. Съ этой точки арѣнія, слуги составляютъ часть семьи, и чѣмъ эта связь тѣснѣе и нравственнѣе, тѣмъ выше и краше самая семейная жизнь.

Еще поверхностиве мысль новаго времени относится къ понятію о доми, не въ смыслів матеріальнаго зданія, а въ смысяв средоточія семейной жизни, обнимающаго совокупность ея отношеній, личных и имущественных в. Въ древности это понятіе имъло высокое, не только гражданское, но и религіозное значеніе. Огонь домашняго очага, какъ средоточіе семейной жизни, быль предметомъ религіознаго поклоненія. Здісь властвовали домашніе боги, Пенаты; здісь поклонялись душамь умершихь предковь. Когда отъ семьи отдълялась вътвь, она брала съ собою священный огонь съ домашняго очага и несла его на новое жилище. И это имъло высокій нравственный смысль. Этимъ сохранялась духовная связь расходящихся покольній. Съ появлениемъ христіанства религіозное значеніе домашняго очага, разумвется, исчезло, что не могло не вести къ ослабленію кръпости семейнаго союза. Самое понятіе о дом' сохранилось только какъ принадлежность аристократическихъ родовъ, не столько въ видахъ упроченія семейной связи, сколько въ видахъ общественнаго положенія и политическихъ преимуществъ. Между тъмъ, именно въ отношения къ семейному быту съ понятиемъ дома связывают-СЯ САМЫЯ ВОЗВЫШЕННЫЯ И СВЯТЫЯ ЧЕЛОВВЧЕСКІЯ ЧУВСТВАлюбовь из родителямы, воспоминанія дітства, дружеское единение семьи, тотъ правственный духъ, который выносится изъ этой среды и который, переходя отъ покольнія

къ поколънію, составляеть самую кръпкую основу общественнаго быта. Домъ составляеть видимое средоточіе этого духа: это—центръ всъхъ семейныхъ преданій. Черезъ него семья продолжается за предълами своего земного существованія. Семьи мъняются съ замъной старыхъ поколъній новыми; но домъ остается, какъ постоянная ихъ связь. Черезъ него семья переходить въ родъ.

Родъ есть разросшаяся семья. Тутъ сохраняется естественная связь, но въ болъе слабой степени, ибо, съ нарожденіемъ новыхъ поколіній, кровное родство отдаляется, вътви расходятся и вступаютъ въ новыя отношенія. Но пока люди живутъ еще въ болве или менве твсномъ единеніи другь съ другомъ, эти естественныя связи продолжаютъ играть весьма существенную роль; онв замвняють всв остальныя. Въ первобытныя времена весь общественный порядокъ строился на родовыхъ отношеніяхъ. Даже въ высоко развитыхъ классическихъ государствахъ роды составляли основу всего общественнаго быта. Но въ историческомъ процессь эти естественныя группы постепенно разлагались посторонними элементами и отношеніями чисто гражданскаго свойства. Въ новое время, при всестороннемъ развитии последнихъ, совокупная организація рода исчевла; однако, и тутъ родовое начало сохранило существенное свое значеніе не только въ гражданской, но и въ государственной области. Вся государственная жизнь основана на преемственности покольній, передающихъ одно другому свое устройство, свои права и свое достояніе. Не только монархическія династіи и аристократическіе роды зиждутся на этомъ началь, но и въ самой демократіи гражданинъ получаетъ свои права отъ рожденія; онъ является на світъ членомъ государства, потому что получилъ жизнь отъ родителей, состоявшихъ въ таковыхъ же отношенияхъ. Именно всятьдствіе этой преемственности покольній государство остается единымъ твломъ, сохраняющимъ свою непрерывность. На томъ же началь зиждется и весь гражданскій быть. Отходящія покольнія передають посльдующимь все



пріобрътенное ими достояніе. На этомъ основано наслъдственное право, которое составляетъ завершеніе семейнаго быта, а виъстъ и фундаментъ всего гражданскаго порядка.

Содіалисты смотрять на наслідственное право какъ на произвольное установление законодательства. Сенъ-Симонисты утверждали, что имущество, во имя справедливости, должно распредъляться по способности и дъламъ. Лассаль видълъ въ наслъдствъ только историческую категорію, которая должна исчезнуть съ дальнъйшимъ развитиемъ человвчества. Соціалисты отрицають право человіжа распоряжаться инуществомъ послів смерти. Утверждають, что какъ скоро человъкъ умеръ, такъ воля его, переставши существовать, теряетъ всякую силу, а имущество, какъ выморочное, должно принадлежать государству. Каждый, будучи равенъ другимъ, долженъ своимъ трудомъ добывать себь пропитаніе, а не получать отъ родителей возможности жить, ничего не дълая. И не только соціалисты, но и утидитаристы держатся, въ сущности, техъ же началъ. И они видять въ наследстве произвольное человеческое установленіе. Только въ видахъ общественной пользы они допускають ограниченное наследование въ прямой линии. При такомъ порядкъ, все частное имущество должно мало-помалу перейти въ руки государства.

Это воззрѣніе, по существу своему, есть не что иное, какъ отрицаніе духовной природы человѣческой личности, а равно и семейнаго начала. Въ дѣйствительности, наслѣдственное право не есть произвольное человѣческое установленіе. Оно вытекаетъ изъ глубочайшихъ основъ человѣческаго духа и изъ самаго существа семейныхъ отношеній; это доказывается уже повсемѣстнымъ его существованіемъ. Источникъ его двоякій: право человѣка распоряжаться своимъ имуществомъ послѣ смерти и право послѣдующихъ поколѣній получать достояніе предшествующихъ. На первомъ основано наслѣдованіе по завѣщанію, на второмъ— наслѣдованіе по закону.

О первоиъ было уже говорено выше. Мы видели, что

изъ самой духовной природы человъка, изъ того, что онъставить себъ цъли, идушія далеко за предълы его земной жизни, слъдуеть, что посмертныя его распоряженія должны быть уважены. И именно потому, что смерть есть самое торжественное событіе въ жизни человъка,— событіе, передъкоторымь исчезаеть все мелкое и преходящее и остается только вниманіе къ постоянному и въчному, воля, выраженная въ виду этой минуты, получаеть особенно священный характерь. Поэтому всъ народы въ міръ, у которыхъ не заглохло нравственное сознаніе, оказывали уваженіе къзавъщанію. Только поверхностное легкомысліе людей, понимающихъ единственно то, что можно видъть глазами и ощупать руками, отрицаетъ этотъ всемірный фактъ. Этимъчеловъкъ низводится на степень животнаго, которое живетъ только минутными ощущеніями.

Однако, воля завъщателя встръчаетъ границы въ другомъ началь, не менье возвышенномь и святомь, - въ правь дътей на наследіе родителей. Недостаточно произвести человъка на свътъ, надобно дать ему средства существованія въ томъ размере, въ какомъ это доступно самимъ родителямъ. Дети являются продолжениемъ ихъ жизни, а потому вступають во всв ихъ права, получають ихъ достояние и принимають на себя ихъ обязательства. На этомъ основанъ весь семейный быть, и это составляеть не только право, но и обязанность дътей. Требовать, чтобы каждый начиналъ самъ отъ себя, ничего не получая отъ родителей, значить разрывать связь покольній и смотрыть на лице, не какъ на произведение извъстной семейной среды, черпающее изъ нея вст свои жизненныя силы, а какъ на явленіе, взявшееся неизв'єстно откуда, загорающееся и потухающее, подобно палучей звёздё. Этимъ отрицается самый сиыслъ человаческой исторіи, которая состоить въ томъ, что следующія другь за другомъ поколенія передають одно другому все свое матеріальное и духовное достояніе. Безъ этого человъческая жизнь не подвинулась бы далъе перво. бытной дикости. Наследство есть то великое и плодотворное начало, которое связываетъ прошедшее съ настоящимъ и будущимъ, а потому составляетъ источникъ и основаніе истинно человіческой жизни.

Противъ этого безсильно возраженіе, что преемственность возможна и помимо частнаго наслідованія, присвоеніемь имущества государству, въ рукахъ котораго оно можетъ накопляться и служить къ пользі слідующихъ поколівній. Преемственность государственной жизни сама основана на преемственности рождающихся другъ отъ друга поколівній, то есть, на преемственности семейной. Въ семействі человіжъ родится и воспитывается; отъ него онъ получаетъ всі основы своего духовнаго и матеріальнаго существованія. Отрицаніе семейныхъ началь во имя государственныхъ есть, какъ уже сказано, не только отрицаніе самыхъ возвышенныхъ человіческихъ чувствъ, но и подрывъ глубочайщихъ устоевъ государственной жизни. Это—полное извращеніе природы человіжа.

Государство твиъ менве можеть вступаться въ частное наслідство, что оно не иміветь на него ни малійшаго права. Оно не работаетъ и не производитъ; это дълаютъ частныя лица, а потому имъ и ихъ дътямъ принадлежитъ пріобрътенное ими достояніе. Государство должно охранять это достояние отъ стороннихъ посягательствъ, а не присвоивать его себъ, что составляетъ худшій видъ грабежа, ибо это грабежъ со стороны тёхъ, кому власть дана затёмъ, чтобы его пресъкать. Все, что государство въ правъ дълать, этотребовать отъ гражданъ, чтобы они часть своего достоянія давали на общественныя потребности; но и это должно совершаться на основании справедливости, по общему закону, то-есть, пропорціонально средствамъ каждаго. Присвоение же себв наследства путемъ чрезмерныхъ налоговъ есть не что иное, какъ замаскированное, то-есть лицемърное грабительство, начало, которое менье всего прилично государству, какъ союзу, носящему въ себъ сознаніе нравственныхъ требований.

Это относится не только къ наследованію детей, но и къ

наслівдованію боковых родственниковъ. Государство и туть не имъетъ права вступаться, потому что имущество ему не принадлежитъ. Частное имущество передается по началамъ частнаго, а не публичнаго права. Глв нътъ ближайшихъ степеней родства, тамъ, за недостаткомъ воли завъщателя, наступаеть наследование более отдаленных родственниковь. Относительно родовыхъ имуществъ, право последнихъ основывается на томъ, что имущество родоначальника делится между потомками, и когда пресекается одна ветвь, то оно переходить къ другимъ. Относительно же благопріобрвтенныхъ имуществъ, переходъ ихъ къ боковымъ родственникамъ, при отсутствіи завъщанія, основанъ на родовой связи, которая сохраняеть здась существенное свое значеніе. Именно въ этомъ, признаваемомъ всеми законодательствами правъ, выражается то въ высшей степени важное начало, что наследство есть установление частнаго, а не публичнаго права. Этимъ область частныхъ отношеній ограждается отъ посягательства со стороны государственной власти.

Истинная задача государства въ сферв наследственнаго права состоить не въ присвоеніи себѣ того, что ему не принадлежить, а въ опредълении и соглашении тъхъ противоположныхъ началъ, которыя завсь проявляются: правъ завъщателя и правъ наследниковъ. Тамъ, где есть деги и гдв имущество считается родовымъ, права заввшателя, по существу дала, ограничены. Законъ долженъ опредадить. какою долей имущества онъ можетъ распорядиться по своему усмотрънню, и на какой срокъ могутъ имъть силу его распоряжения. Отпу семейства нельзя отказать въ правъ распорядиться своимъ домомъ такъ, чтобы онъ сохраняяся въ семъв. Но установление неотчуждаемыхъ имуществъ ственяеть права новыхъ владвльцевъ. Черезъ это новыя покольнія связываются навыки волею прежнихъ. Задача законодательства состоить въ томъ, чтобы согласить обоюдныя требованія: признавая волю вавіщателя, надобно дать свободв следующихъ поколеній достаточно простора,

чтобъ они могли сдълаться хозяевами своего имущества. Это-дъло положительнаго законодательства.

Тотъ же вопросъ возникаетъ и при раздълъ имуществъ въ наследовании по закону. Начало справедливости требуетъ равнаго раздъла; но сохранение дома, какъ семейнаго центра, ведетъ къ неравенству, ибо домъ можетъ достаться только одному и притомъ при такихъ условіяхъ, чтобы наследникъ имелъ возможность его поддержать. Мы видели, что это имъетъ весьма существенное значение, не только для поддержанія аристократическихъ родовъ, но и для сохраненія семейныхъ преданій, составляющихъ одну изъ важивишихъ нравственныхъ основъ общественнаго быта. Такъ сохраняются и купеческія фирмы, и крестьянскія усадьбы. Натъ сомнанія однако, что чрезъ это остальныя дати лишаются значительной части имущества. Это-жертва, которая приносится сохраненію родного гнъзда и всъхъ свяванныхъ съ нимъ нравственныхъ элементовъ. Въ какой мірть допустима эта жертва, и какъ согласить обоюдныя требованія, это опять составляеть задачу положительнаго законодательства. Аристократическія законодательства дають перевъсъ сохраненію дома, демократическія - равному раздвлу наследства. Но и тутъ законъ не можетъ распоряжаться произвольно; главное зависить отъ нравовъ. Законъ, идущій наперекоръ нравань, остается безсилень. Объ этомъ лучше всего свидътельствуетъ законъ Петра Великаго о маіоратахъ, который не могъ привиться къ русскому обществу, вследствие чего онъ вскоре быль отменень. Нравы же вырабатываются не только семейнымъ бытомъ, но и тъми многообразными общественными отношениями, въ которыя вступаетъ человъкъ, и которыя предъявляютъ ему свои требованія и налагають на него свою печать.

Семейныя и родовыя связи составляють только первоначальную, естественную основу человіческих обществь. Съ расхожденіемь візтвей оні слабіноть; съ тімь вмісті союзь родственниковь уступаеть місто отношеніямь къпостороннимь. Черезь это, семейство переходить въ гражданское общество. Съ другой стороны, присущій семейному быту нравственно-религіозный элементь образуеть свой самостоятельный союзь — церковь. Эти два противоположные другь другу союза составляють вторую ступень развитія человіческаго общежитія.

## Глава III.

## Гражданское общество.

Гражданское общество есть совокупность частныхъ отношеній между лицами, управляемыхъ гражданскимъ или частнымъ правомъ. Кромѣ отдѣльныхъ лицъ, сюда входятъ и образуемые ими частные союзы. Съ этой точки зрѣнія семейство входитъ въ составъ гражданскаго общества, хотя оно имѣетъ, какъ мы видѣли, свои собственныя, спеціально ему свойственныя начала.

Но и тутъ право устрояетъ только формальную сторону с общежитія. Содержаніе его составляють опредвляемые правомъ интересы, матеріальные и духовные. Мы видьли, что понятие объ интересъ къ праву не приложимо. Интересъ есть цізль, которую ставить себіз человізкь; правомь же опредвляется область его свободы, то-есть, возможность преследованія этихъ целей совместно съ свободою другихъ. Правомъ установляются границы, въ которыя интересъ вноситъ жизненное содержание. При общении людей, изъ этого возникаетъ живое взаимнодъйствіе интересовъ, которые, соединяясь и раздъляясь, образують безконечно разнообразное сплетеніе частныхъ отношеній. Совокупность вхъ и есть то, что называется гражданскимъ обществомъ, или просто обществомъ, въ отличіе отъ государства. Последнее название обозначаетъ не столько юридическую, сколько жизненную сторону этихъ отношеній. Однако оно употребляется и юристами. Въ Германіи слово Gesellschaft, въ отличіе отъ государства, Staat, получило полное право граж-

Установленіе понятія о гражданскомъ обществъ было

одною изъ самыхъ плодотворныхъ мыслей Гегеля. Этимъ обозначался цізлый рядь явленій, имінощихъ свой спеціальный характеръ и управляемыхъ особыми нормами права. Поэтому выдающіеся юристы, какъ Робертъ Моль, Штейнъ и другіе, усвоили себів эту мысль и принялись за разработку этого понятія. Пошли споры о томъ, что такое общество и въ чемъ состоитъ его отличие отъ государства: следуетъ ди понимать подъ этимъ именемъ только частные союзы или, что върнъе, всю совокупность частныхъ отношеній между людьми? \*). Но каково бы ни было различіе взглядовъ относительно подробностей, самое понятие объ обществв, какъ самостоятельной системв отношеній, существенно отличной отъ государства, можно считать прочно установленнымъ въ наукъ. Въ этомъ могутъ сомнъваться только тв, которые не успвли вдуматься въ эти явленія или мало внакомы съ юридическою литературой. Въ настоящее время въ особенности, когда на первый планъ выдвинулись именно общественныя отношенія, которыя въ борьбъ классовъ приняли угрожающій характерь, самостоятельное значеніе этой области есть фактъ, кидающійся въ глаза. Отличіе общества отъ государства сдълалось ходячею истиной, признаваемой встми \*\*).

<sup>\*)</sup> Эти споры были хорошо резюмированы въ брошюркѣ Трейчке: Die Gesellsebaftswissensebaft. 1859. Онъ опредъляетъ общество почти такъ же, какъ укавано выше: «если государство есть народъ въ своемъ единичномъ упорядоченномъ сожительствѣ, то всего проще и сообравнѣе съ словоупотреблешемъ понимать подъ именемъ общества разнообразныя частныя стремленія членовъ народа, ту сѣть всякаго рода зависимостей, которая возникаетъ изъ оборота» (стр 81).

<sup>•••</sup> Для примъра приведу слова одного изъ видныхъ современныхъ философовъ. Вундта. Указавши на совивстность организаціи цълаго съ разнообравнымъ расчлененіемъ частныхъ связей, онъ говоритъ: «на этомъ основано въ настоящее время въ высшей степени характеристическое для всёхъ явленій совокупнаоо духа отношеніе государства и общества. Государству, какъ единственной единицѣ, надъленной истинными свойствами органической совонупной личности, противополягается общество, какъ сумна всёхъ товариществъ, союзовъ в и живненныхъ связей, которыя возникаютъ изъ свободнаго соединенія лицъ, а потому, также какъ и отдѣльныя лица, подчиняются коридической ващитъ и надвору государства» (Syst. der Phil., стр. 611).

Для юриста, въ особенности, это отличіе составляять, можно сказать, азбуку его науки, безъ которой нельзя слъдать въ ней ни единаго шага. Признать, что общество есть только часть государства, а не самостоятельная область явленій, значитъ признать, что гражданское право есть часть государственнаго, чего, конечно, ни одинъ юристъ допустить не можетъ. Если же общество есть самостоятельная область явленій, управляемых особыми нормами права, то ньтъ сомнънія, что эти явленія должны быть предметомъ самостоятельнаго изученія, а потому и отдільной отраслыю науки. Находясь въ государствів и подчиняясь ему внішнимъ образомъ, общество состоитъ съ нимъ въ постоянномъ взаимнодъйствіи. Оно вліяеть на государство, также какь послъднее, съ своей стороны, влияеть на него. Но общество не поглощается государствомъ, также какъ и семейство имъ не поглощается, хотя и оно въ немъ находится и состоить у него въ подчинении. Для человъческой личности, для ея свободы и правъ, это признаніе самостоятельности гражданскаго общества имветь въ высшей степени важное значеніе, ибо этимъ оно ограждается отъ поглощенія цѣлымъ. Этимъ разръщается, виъстъ съ тъмъ, и въчно продолжающійся споръ между индивидуализмомъ и централизмомъ въ общественной жизни. На индивидуализмъ зиждется гражданское общество, централизиъ составляетъ принадлежность государства. Раздъление этихъ двухъ областей даетъ каждому изъ этихъ началъ подобающее ему ивсто \*).

<sup>&</sup>quot;) Я старался свести къ общему итогу всѣ явленія, относящіяся къ обществу, во второй части Курса Государственной Науки, которой я даль заглавіє: Ученіе объ Общество (Gesellschaftswissenschaft), или Соціологія. Посавдній терминъ я употребиль съ цѣлью дать этому нонятію болѣе ограниченное, но съ тѣмъ вмѣстѣ и болѣе научное значеніе. Скаванное во Введеній оправдиваєть этоть взглядъ. Объ этомъ сочиненій инвѣстнымъ ученымъ и соціологомъ было выскавано мнѣніе, что это—чисто метафивическій трактать (hapteвъ: Введеніе въ ивученіе соціологіи, стр. 364). Такое сужденіе дая нешь непонятно. Тутъ подъ имененъ мет физики, разумѣется иѣчто такое, что имѣ совершенно неизвѣстно. Въ дѣйствительности, овначенное сочиненіе заключаеть въ себѣ болѣе или менѣе у начный ван неудачный анадивъ общественныхъ явленій, отмосящихся къ втой области. Въ менъ говорштся в о мета-

Интересы, входящіе въ составъ гражданскаго общества, двоякаго рода: матеріальный и духовный. Но первые составляють далеко большую часть отношеній, опредъляемыхъ правомъ. Последніе, по самой своей природе, осупрествияются, главнымъ образомъ, путемъ свободнаго обмъна мыслей и чувствъ. Только внашнею и всего болае имущественною своею стороной они подлежать юридическимъ опредвленіямъ. Таковы постановленія о литературной и жудожественной собственности. Съ другой стороны, этотъ обивнъ мыслей, касаясь нервдко существенныхъ интересовъ целаго, подлежить контролю государства, которое можеть полагать ему границы. Но это относится уже къ другому порядку отношений, въ которомъ люди являются членами высшаго цалаго. Въ области гражданской духовный обмань становится предметомъ права лишь настолько, насколько онъ касается личности и имущества гражднъ, что составляеть весьма малую часть его содержанія. Напротивъ, матеріальный обивнъ совершается главнымъ образомъ путемъ договоровъ, имфющихъ юридическую обязательную силу. Всявдствіе этого происходить довольно понятное смішеніе гражданскаго общества съ экономическимъ обществомъ, между тымь какь послыднее составляеть только часть перваго.

Именно этотъ спеціальный характеръ экономическихъ отношеній дівлаеть то, что они становятся предметомъ отдівльной науки, получившей не совсівмъ правильное названіе политической экономіи. Тутъ есть особый разрядъ явленій, которыя имівють свои спеціальные законы и которыя, поэтому, должны быть изучаемы отдівльно отъ другихъ, хотя бы они и смішивались въ дійствительной жизни. Такова именно была задача такъ называемой классической политической экономіи, которая, стоя на строго на-

финкъ, ибо метафизика есть тоже общественное явленіе, которого нельзя обойти и которое надобно стараться понять. Но я вовсе не инъль въ виду писать метафизическій трактать и не внаю, на какомъ основаніи можно изученіе общественныхъ явленій принять за метафизику. Критикъ, повидимому, вовсе не внакомъ съ юридическою литературой по этому предмету.

учной почвъ, дала самые плодотворные результаты. Между тъмъ, въ новъйшее время, такое спеціальное изучение экономическихъ явленій считается одностороннимъ. Утверждають, что въ жизни съ ними постоянно переплетаются в юридическія и нравственныя начала, которыя, при изслідованіи реальныхъ явленій, не могуть быть отъ нихъ отділены. Вслъдствіе этого, новъйшая политическая экономія въ Германіи получила въ значительной степени нравственный жарактеръ. Очевидно, однако, что такое сочетание экономическихъ началъ съ юридическими и нравственными требуетъ предварительнаго спеціальнаго изученія, какъ права, такъ и нравственности. Строго научное изслъдование не можетъ идти инымъ путемъ. Между тъмъ, современные морализующие экономисты избавляють себя оть этой работы, которая имъ не по силамъ. Вследствіе этого, ихъ экономическія теоріи представляють странную сивсь искаженныхъ посторонними примъсями экономическихъ началъ съ вовсе не изследованными и плохо усвоенными юридическими и нравственными понятіями. Такой именно характеръ носить на себъ большинство произведеній соціалистовъ канедры и соціаль-политиковь \*).

Въ общественной жизни экономическія явленія дъйствительно сочетаются съ юридическими и нравственными. Изслітаюваніе этой связи составляеть одну изъ важнітимъ задачь науки объ обществю. Но для этого требуется прежде всего разложить явленія на части и изучить каждую сторону отдітьню. Такъ поступають всі науки, имітющія какоенибудь притязаніе на точность. Математика изучаеть свои спеціальныя отношенія, физика свою область явленій, химія свою, хотя въ дійствительности одни явленія постоянно смітшиваются съ другими. Научный синтезь возможень только на основаніи предварительнаго анализа. Поэтому и наука объ обществі должна опираться на начала, выработанныя,

фонтарательства читатель можеть найти въ моенъ сочинении: Собсиненмость и Государство.

съ одной стороны, политическою экономіей, съ другой стороны—правомъ и нравственностью. Только пользуясь этими данными, она можетъ придти къ достовърнымъ и точнымъ выводамъ.

Экономическая наука представляеть намь общение людей путемъ раздъленія труда и соединенія силъ. Отсюда проистекаеть экономическій обороть, или обмінь произведеній. Движущая пружина этого процесса есть личный интересь, то-есть, стремление къ матеріальнымъ благамъ и къ удовдетворенію матеріальныхъ потребностей. Морализующіе экономисты клеймять личный интересь подъ именемь эгоизма, считая его недостойнымъ нравственной природы человъка. Но это ополчение противъ дичнаго интереса въ экономической области есть не болве какъ декламація, не имвющая смысла. Говоря о нравственности, мы видъли, что удовлетвореніе своихъ матеріальныхъ потребностей, даже въ широкихъ размърахъ, не имъетъ въ себъ ничего беззаконнаго. Вся задача человъка въ покореніи природы состоить въ пріобрѣтеніи матеріальныхъ благъ и въ удовлетвореніи матеріальныхъ потребностей, и эта задача составляетъ одну изъ высокихъ цълей человъка на земль; въ ней заключается необходимое условіе самаго духовнаго развитія. Личный митересъ вытекаетъ изъ природы лица, какъ такового; онъ составляетъ неотъемленое его право. Съ нимъ совмъстны и всякаго рода правственныя цели. Человекъ можетъ дедать изъ пріобр'втеннаго какое угодно употребленіе; онъ можетъ работать не для себя только, а для семьи, что и есть самое обыкновенное явленіе. Но до экономической науки это не касается; она изследуеть не нравственную, а экономическую сторону отношеній, и тутъ она справедливо утверждаетъ, что личный интересъ составляетъ главную движушую пруживу всякой плодотворной дъятельности. Въ этомъ именно состоитъ существенное отличіе свободнаго труда отъ крвпостного. Самое удовлетворение личнаго интереса, при раздълении труда, возможно только черезъ удовлетвореніе чужого. Человіжь можеть работать для себя,

только работая для другихъ. Потребитель есть цвль всего производства, и вся задача производства состоить въ тонь, чтобы ему угодить. Такимъ образомъ, само собою, въ силу взаимности, установляется общеніе интересовъ.

Вследствіе этого, действіе личнаго интереса въ экономической области не зависить вполнів отъ человівческаго произвола. Человъкъ можетъ достигнутъ своихъ цълей, только сообразуясь съ чужими потребностями и подчиняясь тычь законамъ, которыми управляются эти отношенія. Эти законы не суть произведенія человіческой воли; они вытекаютъ изъ природы вещей, изъ отношенія человѣка къ матеріальному міру и къ другимъ свободнымъ единицамъ. Выгоды раздъленія труда и соединенія силь, значеніе капитала, последствія конкурренціи, условія оборота, установленіе цѣнъ — все это составляетъ область чисто экономическихъ законовъ, существенно отличныхъ, какъ отъ законовъ матеріальнаго міра, такъ и законовъ, опредѣляющихъ отношенія права и нравственности. И подобно тому какъ физическую природу человъкъ можетъ покорять себъ, только подчиняясь ея законамъ, такъ и въ экономической области онъ можетъ достигать своихъ цвлей, только подчиняясь управляющимъ ею законамъ.

Черезъ это, однако, онъ не двлается членомъ высшаго цвлаго, обнимающаго всв эти отношенія. Нервдко эта взаимность интересовъ, управляемыхъ общими законами, приводитъ изследователей къ представленію экономическаго 
общества въ виде организма, въ которомъ различныя отрасли 
производства являются какъ бы органами и функціями совокупныхъ потребностей. Но такое понятіе есть не более 
какъ метафора. Потребности, которымъ призвано удовлетворять экономическое производство, суть главнымъ образомъ потребности частныя; потребности общества, какъ 
прлаго, составляютъ лишь весьма малую ихъ часть. Точно 
также и производство, руководимое личнымъ интересомъ, 
есть производство частное, а не общественное. Нервдко 
производство и потребленіе распредвляются между разными

странами, не имъющими никакой общей организаціи. Промзводитель въ Англіи работаетъ на всё страны міра и въ замѣнъ того получаетъ ихъ произведенія. Понятіе объ организмѣ тутъ совершенно неприложимо. Никакой организмъ не удовлетворяетъ своимъ потребностямъ, удовлетворяя чужемъ. Желудокъ не перевариваетъ пищи для другой особи. Въ дъйствительности, во всемъ этомъ экономическомъ процессѣ, обнимающемъ все человѣчество, нѣтъ ничего, кромѣ взаимнодѣйствія свободныхъ единицъ; но изъ этого взаимнодѣйствія, въ силу самопроизвольно установляющагося общенія интересовъ, возникаетъ цѣлый міръ самыхъ разнообразныхъ и сложныхъ отношеній, управляемыхъ законовъ составляетъ предметъ эмономической науки.

Спрашивается: въ какомъ отношении состоять эти явления къ праву и нравственности? Для науки объ обществъ это составляетъ коренной вопросъ.

Отношеніе къ нравственности опредъляется очень просто. Нравственный законъ совершенно независимъ отъ экономическихъ отношеній, и, въ свою очередь, экономическіе законы независимы отъ нравственнаго. Раздъленіе труда, капиталь, обороть, опредъление ценности произведеній-все это понятія и явленія, принадлежащія къ совершенно иной области. Мы видели, что, по существу своему, нравственный законъ есть законъ формальный; содержание дается ему извив. Оно коренится въ системв влеченій, которыя, въ общественной сферв, выражаются въ экономическихъ отношеніяхъ. Мы видьли также, что приложеніе нравственнаго закона къ системъ влеченій есть дъло совъсти, то-есть, свободнаго внутренняго самоопредъленія человъка. Это вполнъ прилагается и къ занимающему насъ вопросу. Между экономическими отношеніями и нравственными требованіями есть та общая черта, что тв и другія суть явленія свободы, вследствіе чего эти две области остаются самостоятельными, а соглашение ихъ предоставляется свободной воль лиць. Экономическая наука изслыдуетъ, какого рода отношенія возникають изъ взаимнодъйствія свободныхъ единицъ при покореніи внѣшней природы и обращеніи ея на пользу человѣка, и какими законами эти отношенія управляются; но хорошо или дурно, нравственно или безнравственно человѣкъ пользуется пріобрѣтаемыми имъ благами, до этого ей нѣтъ дѣла. Это — задача моралиста; тутъ надобно дѣйствовать на человѣческую совѣсть, которая одна является здѣсь судьею. Если же, вмѣсто дѣйствія на совѣсть, хотятъ нравственныя начала водворять въ экономической области путемъ принудительнаго закона, то это ведетъ къ извращенію нравственности. Какъ уже было неоднократно замѣчено, принудительная нравственность есть безнравственность. Поэтому и политическая экономія, основанная на нравственныхъ началахъ, есть не только не научная, но и безнравственная теорія.

Принудительный законъ есть законъ юридическій, а потому существенное значеніе имѣетъ отношеніе экономическихъ явленій не къ нравственности, а къ праву. Тутъ дѣйствительно связь самая тѣсная, ибо весь экономическій оборотъ ограждается и обезпечивается правомъ. Спрашивается: какое же тутъ дѣйствуетъ право, публичное или частное?

Въ этомъ, казалось бы, не можетъ быть ни малъйшаго сомнънія. Досель всегда и вездъ, гдъ только существують свободныя отношенія между людьми, экономическій обороть регулировался и регулируется частнымъ правомъ. Собственность и договоръ, на которыхъ покоится весь экономическій бытъ, суть опредъленія частнаго права. Этофактъ міровой, составляющій содержаніе и плодъ всей исторіи человъчества. Съ развитіемъ свободы въ человъческихъ обществахъ болье и болье отпадаютъ путы, налагаемыя на человъческую дъятельность государственными пълями, и частный характеръ экономическихъ отношеній выступаетъ съ полною очевидностью. Однако, вопреки этому міровому факту, въ настоящее время высказывается мнъніе, что экономическія отношенія должны опредъляться

не частнымъ, а публичнымъ правомъ \*). Такое возярѣніе очевидно коренится въ соціалистическомъ взглядѣ на экономическій бытъ, какъ на цѣльную систему, управляемую и направляемую государствомъ. Утверждаютъ, что распредѣленіе имуществъ составляетъ самый существенный интересъ государства и должно совершаться по общему плану. Лице же является только складомъ товаровъ, размѣщаемыхъ по разнымъ центрамъ государственною властью; само по себѣ, оно никакого значенія не имѣетъ \*\*).

Такой взглядъ представляетъ полное извращение всъхъ экономическихъ и юридическихъ понятій и отношеній. Не только онъ противорвчить всему, что есть въ действительности, но онъ не имветъ ни малейшаго теоретическаго основанія, а потому лишенъ всякой возможности осуществиться даже въ самомъ отдаленномъ будущемъ. Онъ весь основанъ на смъщении общества съ государствомъ, свободнаго взаимнодъйствія единичныхъ силъ съ центральной организаціей совокупнаго союза. Здісь съ полною ясностью і обнаруживается высокая важность различенія этихъ понятій и этихъ явленій. Смішеніе ихъ ведеть къ коренному? отрицанію человіческой свободы и къ превращенію лица въ складъ товаровъ, то-есть, къ низведению его на степень бездушнаго орудія государственной власти. Въ дъйствительности, распредъление имуществъ вовсе не есть дъло ( государства. Оно совершается не по общему плану, а въ силу правъ, принадлежащихъ человъку, какъ разумно-свободному существу, и осуществляемыхъ собственною его дъятельностью. Какъ свободное лице, человъкъ самъ пріобрвтаетъ имущество; какъ членъ семьи, онъ получаетъ насявдіе родителей. Общій законъ установляеть только формы, въ которыхъ это совершается. Государство никому ничего

<sup>\*)</sup> См. Петражицкій: Die Lehre vom Einkommen, II, стр. 466: «Der Volksreichthum ist begrifflich keine Privatsache. Die Vertheilung des Volksreichthums ist begrifflich eine öffentliche Institution».

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Tant me crp. 462: «die Person im Vermögensrechte ist eine ideelle Güterstation im Processe der Gütervertheilung».

не даетъ; оно опредъляетъ только возможностъ пріобрътенія. Поэтому и распредъленіе имуществъ зависитъ не отъ него, а отъ дъятельности частныхъ лицъ и отъ ихъ взаимныхъ отношеній. Это составляетъ основаніе всякаго гражданскаго быта, и это одно, что ограждаетъ и обезпечвваетъ человъческую дъятельность. Отрицать это значитъ подрывать всъ основы гражданскаго порядка. На мъсто ясныхъ и твердыхъ опредъленій права водворяется полный хаосъ понятій. Это и составляетъ отличительную черту современнаго соціализма каоедры.

Но если экономическія отношенія, не только фактически, но и по самому существу дізла, управляются началами частнаго, а не публичнаго права, то спрашивается, въ какомъ отношеніи находятся между собою эти два элемента? Право ли опреділяется экономическими отношеніями, или, наобороть, экономическія отношенія опреділяются правомь?

Мы видъли, что начала права совершенно независимы отъ экономическаго порядка. Они вытекаютъ изъ природы человъческой личности и опредъляютъ взаимныя отношенія свободы разумныхъ существъ. Но и это начало, также какъ нравственность, есть чисто формальное; содержание дается ему экономическими отношеніями, которыя, по этому самому, имъютъ свои собственные законы, независимые отъ законовъ юридическихъ. Но здесь, въ отличе отъ нравственности, приложение юридическихъ законовъ не предоставляется свободъ лицъ, а сопровождается принужденіемъ. Этого требуетъ самое существо вившней свободы; того же требуютъ и экономическія отношенія, которыя тогда только покоятся на твердой почвѣ, когда они ограждаются принудительными опредъленіями права. Пріобратенное человъкомъ охраняется какъ собственность; исполнение взаимныхъ обязательствъ обезпечивается юридическимъ договоромъ. И тутъ, также какъ въ отношени къ нравственности, черта обсимъ элементамъ состоитъ въ томъ, что они опредвляются свободою; но здесь это свобода вижшияя, а потому ограждаемая принужденіемъ. Сочетаніе обожхъ

началь совершается черезь то, что экономическія отношенія движутся въ формахъ, установленныхъ правомъ, а право, съ своей стороны, приспособляетъ свои формы къ потребностямъ экономической жизни. Тутъ есть взаимнодействіе, въ которомъ однако право является господствующимъ началомъ, ибо оно установляетъ обязательныя формы. Поэтому движение экономической жизни существенно зависить отъ развитія юридическаго сознанія. Достаточно указать на тоть коренной перевороть, который производить во всехъ экономическихъ отношенияхъ отмена невольничества или кръпостного права. Эта отмъна происходитъ не въ силу экономическихъ соображеній, а вследствіе развитія юридическаго сознанія: законодатель приходить къ убъжденію, что человъкъ не долженъ принадлежать человъку. Въ хозяйственномъ отношении это можетъ иногда быть даже невыгодно; но высшія юридическія и нравственныя требованія дізлають эту міру необходимою, и экономическій быть должень съ этимь сообразоваться. Съ другой стороны, если возросшія подъ охраною права экономическія силы требують свободы, а юридическій законь полагаеть имъ всякаго рода ствсненія, то это обыкновенно кончается тамъ, что юридический законъ ниспровергается и заміняется новымь, боліве приспособленнымь къ вародившимся потребностямъ. Гдв есть взаимнодъйствіе двухъ элементовъ, тамъ есть неизбъжное и взаимное вліяніе ихъ другъ на друга. Но именно поэтому всякая односторонняя теорія туть неумістна. Отсюда полная несостоятельность такъ называемаго экономическаго матеріализма. Пытаясь вывести все развитіе человіческих обществь изъ экономическихъ отношеній, онъ упускаеть изъ вида самое важное и существенное-развитие юридическаго сознанія, которое все-таки остается господствующимъ историческимъ факторомъ въ гражданскихъ отношеніяхъ, а еще болье въ государствв. Какъ уже было замвчено, экономическая сторона человіческой жизни всегда иміветь служебное значене. Не ею опредъляется развитие духа; она является

только условіємъ, видоизміняющимъ это развитіе, ибо духъдійствуєть въ матеріальной средів, а потому долженъ сообразоваться съ ея свойствами.

Развитіе экономических отношеній подъ охраною права естественно и неизбіжно ведеть къ неравенству. Сказанное выше о равенстві и неравенстві находить здісь фактическое приложеніе. Мы виділи, что право, какъ формальное начало, установляєть только формальное равенство: оно признаєть за каждымь одинакую съ другими свободу преслідовать свои ціли и одинаково охраняєть пріобрітенное; но самое употребленіе свободы, при неравенствіспособностей и положеній, естественно и необходимо ведеть къ неравенству. Мы виділи, что таковь общій законь всякаго реальнаго бытія, котораго полнота состовть выбезконечномь разнообразіи силь, условій и положеній.

Въ экономической сферв это проявляется вполнъ. Различіе способностей и условій, въ которыя поставлены люди, ведетъ къ тому, что одни пріобретаютъ больше, а другіе меньше. Эти различія могуть быть весьма значительны; ибо экономическая дъятельность не состоить только въ совершеній извъстныхъ механическихъ передвиженій: матеріальный трудъ и тутъ имъетъ служебное значение. Несравненноважные духовныя, руководящія начала дыятельности: умыне соображать ціли и средства, пользоваться обстоятельствами, разсчитывать выгоды и невыгоды. руководить предпріятіемъ и изыскивать новые пути, однимъ словомъ, - энергія, постоянство, расчетливость, изобратательность, которыя у разныхъ людей неизмѣримо различны, а потому приводятъ къ далеко расходящимся результатамъ. Чъмъ сложнъе промышленный быть, тэмь большее значение имвють эти качества. Ими основываются и поддерживаются громадныя состоянія. И пріобратенное такимъ образомъ становится источникомъ новыхъ приобратения. Въ промышленной области капиталъ играетъ преобладающую роль. Только съ помощью его человъкъ покоряетъ природу и дълается царемъ земли. Капиталъ, передаваясь отъ поколенія поко-

лънію и увеличиваясь работою каждаго изънихъ, является источникомъ и двигателемъ всего экономическаго развитія: отъ него происходитъ все умножение богатства въ человъческихъ обществахъ. Но это самое ведетъ къ неизбъжному неравенству, ибо пріобрітенное имущество, передаваясь отъ одного поколънія другому, накопляется въ рукахъ его обладателей, которые получають такимь образомь привидегированное положение среди другихъ. Таково естественное и необходимое последствие экономического развития. Капиталь не принадлежить обществу, какь утверждають сопіалисты. Общество есть не болье какъ фиктивное лице. которому ничего не принадлежить; въ действительности, оно представляетъ только совокупность частныхъ силъ, которымъ поэтому и принадлежитъ то, что метафорически называется общественнымъ достояніемъ. Столь же мало капиталь принадлежить государству. Не оно его произвело, а потому оно не имъетъ на него ни малъйшаго права. Капиталь производится и умножается работою и сбереженіями частныхъ лицъ, которыя поэтому являются законными его собственниками и, какъ таковые, передаютъ его своему потомству. Какъ и вся экономическая дъятельность, производство и накопленіе капитала есть діло частное, а не государственное. Въ качествъ охранителя права, государство призвано только установлять общія для встхъ условія его пріобрътенія и ограждать его отъ посягательства со стороны другихъ. Поэтому существование капиталистовъ составляетъ естественное и законное послъдствіе, а вивств и необходимое условіе всякаго экономическаго развитія. Капитализмъ не есть только преходящее явленіе: это-вся экономическая исторія человічества. Весь экономическій прогрессъ состоить въ накопленіи капитала, и чвиъ дальше идетъ человвчество, твиъ большее онъ получаетъ значеніе.

Отсюда происходитъ различіе общественных классовъ, явленіе въ высшей степени важное для всего общественнаго быта, и котораго изследованіе принадлежитъ собственно

наукт объ обществт. Для государства оно составляетъ данное, на которое оно можетъ воздъйствовать, но съ которымъ оно должно сообразоваться.

Общественные классы могуть быть весьма разнообразны. Они строятся и на количественныхъ и на качественныхъ опредъленіяхъ. Каждое спеціальное занятіе или интересъ и каждая ступень въ предълахъ одного и того же занятія могуть быть основаніемъ для образованія извъстнаго класса.

Въ экономическомъ отношении первое и основное различіе есть количественное: общество разділяется на богатыхъ и бъдныхъ. Это различіе существовало и существуеть всегла и вездъ; но при водворении общественной свободы, въ особенности тамъ, гдв бедные получаютъ политическия права, что имъетъ мъсто въ демократіяхъ, эти классы сплотняются въ болъе или менъе организованныя партіи и вступають другъ съ другомъ въ борьбу. Это явленіе повторяется и въ древней исторіи, и въ новой. Древнія республики рушидись вследствіе борьбы богатыхъ и бедныхъ. Тамъ изъ этой борьбы не было исхода. При существованіи рабства не было простора для свободнаго труда, а потому не могъ образоваться средній классь, связывающій противоположныя крайности. Оставалось воздвигнуть независимую отъ общества власть, которая могла бы ихъ сдерживать. Таково было значеніе греческихъ монархій и Римской имперів. Въ новое время, напротивъ, при свободъ труда, развивается средній классь, который образуеть постепенный переходь отъ низшихъ къ высшимъ и даетъ первымъ возможность возвыситься къ последнимъ. Онъ составляетъ поэтому основной элементъ, какъ въ экономическомъ движении, такъ и въ общественномъ стров. Въ нормальномъ его развити заключается истинное разръшение соціальнаго вопроса, возбуждаемаго борьбою классовъ.

Это развитие является естественнымъ плодомъ экономической свободы. Если свобода ведетъ къ неравенству, то она отнюдь не ведетъ къ развитию противоположныхъ крайностей, съ исчезновениемъ среднихъ элементовъ. Такое

явленіе можеть быть только преходящею ступенью экономического процесса; въ концъ концовъ получается все-таки преобладаніе средняго типа. Таковъ общій законъ природы; таковъ же и законъ развитія человічества. Историческій ростъ среднихъ классовъ, въ новое время, съ которымъ связано и постепенное поднятие низшихъ, есть фактъ, который не подлежить ни мальйшему сомныню. Онь установленъ на твердомъ основании статистическихъ данныхъ. Къ этому ведетъ самое умножение капитала. Накопляясь, онъ болве и болве разливается въ массахъ, съ чвиъ вивств уменьшается доходность, выражаемая процентомъ, и увеличивается доля заработной платы. По основному экономическому закону, чъмъ больше предложение капитала сравнительно съ предложениемъ рукъ, тъмъ меньше доходность перваго и темъ больше доходность последнихъ. А потому отъ возможно большаго умноженія капитала, то-есть отъ развитія капитализма, зависить вся судьба рабочихъ классовъ. Искать чего-нибудь другого значить предаваться празднымъ фантазіямъ, закрывая глаза на истинное существо дъла.

Нать сомнанія, что при борьба промышленных силь слабые часто остаются въ накладъ; при неблагопріятныхъ условіяхъ они могутъ дойти лаже до крайней степени нищеты. Но таково неизбъжное послъдствіе свободы; предупредить это зло можно, только уничтоживъ самый его источникъ. Рабовъ можетъ обезпечить богатый хозяинъ; свободный же человъкъ самъ хозяинъ своей судьбы, а потому подвергается всемъ случайностямъ, сопряженнымъ съ частнымъ существованіемъ. Нередко бедственное его положеніе проистекаетъ отъ его собственной вины, но часто и отъ независимыхъ отъ него причинъ. Однако, человъкъ не остается совершенно безпомощнымъ передъ постигающими его ударами. Животныя погибають въ борьбъ за существованіе: человікъ же находить помощь въ своихъ ближнихъ. Кромъ дъйствія экономическихъ силь, въ человъческихъ обществахъ существуетъ нравственное начало, которое призвано восполнять недостатки последняго.

Это начало порождаеть благотворительность. Она приходить на помощь неимущимь, утвшаеть страждущихь, приэрвваеть бездомныхъ. Не надобно только сившивать это начало съ правомъ. Благотворительность не есть правосудіе; права на помощь никто не имфеть. Это-чистый дарь, проистекающій отъ любвеобильнаго сердца, и это именно даетъ ему высокое нравственное значение. И въ этомъ натъ ничего унизительнаго для человъческаго достоинства. Принятіе благодівній, идущихъ отъ искренняго сердца, и уплата за это благодарностью тяжелы только для сухихъ душъ, уединяющихся въ своей гордынв и не терпящихъ никакого превосходства. Именно изъ благотворенія проистекають высшія нравственныя связи между людьми, разобщенными своимъ положеніемъ и условіями жизни. Богатый, подавая руку бъдному, находить въ этомъ нравственное удовлетвореніе, а бъдный, получая матеріальную помощь, возвышается нравственно чувствомъ благодарности. Но эта нравственная связь установляется только тогда, когда благотворительность идетъ отъ свободнаго влеченія человъческаго сердца, а не является функціей общественнаго учрежденія. Мы видели, что нравственность есть начало не принудительное, а свободное; поэтому благотворительность, по существу своему, есть дело частное. Только за недостаткомъ частныхъ силъ и хотенія, общество, въ той или другой формъ, приходитъ на помощь страждущимъ. Но общественная благотворительность никогда не можеть вамънить частной. Она страдаетъ самыми крупными недостатками. Она дъйствуетъ какъ бездушная машина, которая не въ состояни разобрать ни лиць, ни обстоятельствъ. Здъсь исчезаеть именно тоть личный элементь, который даеть благотворенію высокое его значеніе. Всего хуже, когда благотворительность облекается въ форму права, что затемняеть истинную ея сущность и придаеть ей лицемърный характеръ. Общественная благотворительность тогда только получаетъ высшее нравственное значение, когда она одухотворяется свободною и самоотверженною даятельностью частныхъ лицъ, то есть, когда она приближается къ частной.

\_\_\_\_

Въ тесной связи съ нравственнымъ началомъ находится и религіозный элементь, который даеть ему высшую опору и дъятельную силу, связывая его съ верховнымъ Источникомъ всего сущаго. Религія образуетъ самостоятельные союзы, о которыхъ будетъ ръчь ниже; но вліяніе ея на нравы и понятія людей составляеть одинь изъважнійшихъ факторовъ общественной жизни. Для массы, которой недоступны философскія теоріи, это вліяніе не можеть замізниться ничемъ. Тамъ, где оно ослабеваетъ, нравственныя основы общества становятся крайне шаткими. Это отражается даже на высшихъ классахъ, которымъ болве доступно свътское просвъщение. Въ обществъ, потерявшемъ свои религіозныя основы, господствуеть нравственная анархія, которая ведеть къ шаткости всъхъ отношеній. Тамъ и борьба классовъ достигаетъ высшаго ожесточенія. Это мы видимъ, напримъръ, во Франціи. То же явленіе повторяется и въ Германіи, гдв вследствіе этого, распространеніе соціализма достигаеть ужасающихь разміровь. Между тімь, именно при широкой общественной свободъ нравственныя сдержки всего необходимъе. Токвиль сильно настаивалъ на важномъ значении религии въ демократическихъ обществахъ. Онъ даже сомнъвался въ возможности прочной демократіи при упадкъ религии. Послъдняя смягчаетъ борьбу нравственнымъ действіемъ на массы, успокоивая страсти, утоляя страданія, протягивая бізднымъ руку помощи и призывая кътому же богатыхъ, наконецъ, примиряя человъка съ условіями земного существованія и указывая ему утішеніе въ вагробной жизни.

Однако, для успокоенія борьбы мало одного нравственнорелигіознаго начала; нужно еще развитіе истинныхъ понятій объ обществі, объ его задачахъ и о тіхъ средствахъ, которыя способны вести къ общей ціли. Это—діло світскаго просвіщенія. Оно составляєтъ столь же важный элементъ общественной жизни, какъ и самая религія. Послід-

няя представляеть, по преимуществу, консервативное начало; первое же есть начало прогрессивное. Свътская наука подвергаетъ критикъ существующій порядокъ и пролагаеть новые пути. Она же изслъдуетъ основанія общества и опредъляетъ истинныя отношенія права къ нравственности. Въ этой сферъ средневъковая церковь, какъ показываютъ факты, впадала въ печальныя заблужденія: признавая нравственнорелигіозное начало принудительнымъ, она двлала его источникомъ невыносимаго притесненія совести, и эти воззравія досель еще въ ней не искоренились. Только свытское просвъщение привело къ болъе правильному пониманию вещей. Безспорно, оно, именно всладствие своего прогрессирующаго характера, подвержено значительнымъ колебаніямъ, которыя отражаются и на общественномъ быть. Гдв понятія расшатаны, тамъ борьба не успоконвается, а обостряется. Это мы и видимъ въ современномъ міръ, гдъ главнымъ источникомъ смуть являются превратныя понятія о жарактеръ и задачахъ общества, о правъ, о нравственности, распространенныя не только въ массахъ, но и среди образованныхъ классовъ, и даже на вершинахъ науки. Но и тутъ надобно сказать, что таковъ неизбъжный удъль человъческаго развитія. Исканіе истины всегда сопряжено съ колебаніями и ошибками. Человіческій разумъ подверженъ заблужденіямъ, но иного орудія у человъка нътъ, и оно само въ себъ содержитъ возможность своего исправленія. Одностороннія и ложныя теоріи заміняются боліве здравыми в всесторонними. Развитіе ихъ составляетъ задачу науки, в въ этомъ заключается одно изъ важивищихъ средствъ для приведенія борьбы классовъ къ правильному исходу. Ничто такъ не содъйствуетъ успокоенію умовъ, какъ распространеніе здравыхъ понятій о вещахъ.

Свътское просвъщение находится въ тъсной связи съ самымъ различиемъ общественныхъ классовъ. Между тъмъ какъ религия, дъйствуя на сердца людей, одинаково обращается къ богатымъ и бъднымъ, къ мудрымъ и младенцамъ, находя въ послъднихъ даже большую воспримчивость, свът-

27

31.3

1\_

....

湮

21

-2

25

71 5

17.7

271

17.5

11.5

1

à Á

7 3

TE:

500

धाः :

::<u>[</u>]

15 性

90 O

Bed 3

I OF

ievi.

فتنتلا

97 B

reacto

CXO

KS P2

133 Ö

EUY:

:090 B

eles.

)CTS, C

ское просвъщение весьма неравномърно распредъляется въ 1 обществъ. Оно въ значительной степени зависить отъ достатка, ибо развитіе ума требуеть досуга и средствъ. Поэтому, въ общемъ итогъ, зажиточные классы суть виъстъ и образованные классы. Этимъ опредъляется и различіе ихъ призванія въ сравненіи съ низшими: одни предаются умственному труду, другіе-труду матеріальному. Это различе коренится въ самыхъ условіяхъ земного существованія. Матеріальный трудъ всегда составляль и будеть составлять призвание огромнаго большинства человъческаго рода, а умственный трудъ всегда составляль и будеть составлять призваніе руководящаго меньшинства. Этихъ условій нельзя измінить, пока человінь есть органическое существо, пользующееся матеріальнымъ міромъ для своихъ цвлей. Но классы, которыхъ призвание состоитъ въ матеріальномъ трудв, никогда не могутъ имвть такого умственнаго развитія, какъ тв, которые призваны къ умственному труду. Одинакое для всъхъ высшее образованіе, о которомъ мечтають утописты, есть ничто иное какъ плодъ фантавіи. Высшее образование требуетъ такого количества умственнаго труда, котораго не въ состояни дать простой рабочий. а если бы онъ успълъ пріобръсти это высшее образованіе, онь пересталь бы удовлетворяться матеріальнымь трудомь. Гораздо последовательные тв утописты, которые, стремясь къ общему равенству, хотятъ самое образование довести до степени, доступной простому рабочему. Но этимъ самымъ уничтожаются всв высшія задачи человіческой жизни, и полагается предълъ всякому развитю. Если же образованіе по необходимости распредъляется въ обществъ неравномфрно, то очевидно, что руководящею частью должна быть самая образованная часть, то-есть, зажиточные классы. Поэтому демократія никогда не можеть быть идеаломь человъческаго общежитія. Она даетъ преобладаніе наименъе образованной части общества.

Распредъление образования не идетъ однако въ уровень съ материальнымъ достаткомъ. Образование не передается

изъ рода въ родъ, какъ имущество; для усвоенія его требуется собственный трудъ. Поэтому оно достигаетъ высшей степени тамъ, гдъ съ достаткомъ соединяется трудъ, а это именно то, что имъетъ мъсто въ среднихъклассахъ, Богатство избавляеть отъ труда, вследствие чего на вершинахъ общества нередко встречается скудость умственнаго развитія. Противодъйствіемъ этой естественной наклонности могуть служить только живые политическіе интересы, которые требують высшаго умственнаго развитія и составляють могучую приманку для людей, обладающихь значительнымъ достаткомъ. Безъ этого последніе ограничиваются покойнымъ наслажденіемъ пріобратенными безъ труда матеріальными благами и стремятся лишь къ удовлетворенію своего тщеславія. Таково весьма обычное явленіе въ государствахъ, гдв не развита политическая жизнь. Средніе классы, напротивъ, будучи достаточно обезпечены для того, чтобы не находиться подъ гнетомъ матеріальной нужды, должны однако трудомъ пробивать себъ дорогу въ высшему положенію. Отъ нихъ, поэтому, всегда и везді исходить умственное движеніе.

Этою связью имущества съ образованиемъ опредъяяется отношение аристократическихъ и демократическихъ элементовъ, присущихъ каждому обществу. Аристократія есть выдающееся меньшинство, представляющее высшее качество демократія есть масса, въ разнообразныхъ ея оттынкахъ. Количество и качество суть основные элементы всякаго бытія. Они силою вещей проявляются и въ обществъ. Нормальное ихъ отношение составляетъ условие правильнаго развитія. Очевидно, оно должно состоять въ томъ, чтобы качество имъло перевъсъ надъ количествомъ. А потому, и съ этой точки зрвнія, владычество демократів противоръчить разумнымъ требованіямъ общественной жизни. Обыкновенно оно наступаеть тогда, когда высшіе слов, покойные за свое положеніе, теряють всякое побужденіе къ плодотворной общественной діятельности. Въ такомъ случав, они перестають быть представителями высшаго качества, и паденіе ихъ неизбѣжно. Однако, и изъ среды демократіи выдѣдяются аристократическіе элементы своего рода, которые пріобрѣтаютъ преобладающее вліяніе тамъ, гдѣ исторически сложившіяся силы потеряли свое значеніе.

Аристократія бываеть трехъ родовъ. Изъ нихъ два представляють избытокъ имущества, а третій составляеть вершину образованія. Собственность разділяется на движимую и недвижимую; каждая изъ нихъ имветъ свойственный ей характеръ, который сообщается и ея обладателямъ. Недвижимая собственность имъетъ несравненно болъе прочности, нежели движимая; она передается изърода въ родъ и составляеть главное верно родового имущества. На этомъ основании возникаетъ аристократія родовая, которая играетъ первенствующую роль въ странахъ, обладающихъ крвпкими, исторически сложившимися общественными формами. Въ демократіи, напротивъ, естественно всплываетъ аристократія денежная, которая, не им'яя соперниковъ, становится однимъ изъ важнъйшихъ факторовъ общественной жизни. Это явленіе неизб'яжно; но отсюда естественно проистекаетъ преобладание матеріальныхъ интересовъ надъ остальными. Противодъйствіемъ этому злу можетъ служить только образование, представляемое аристократией умственной; но именно въ демократіи последней всего трудне пріобръсти подобающее ей вліяніе. Всеобщее равенство ведеть къ отрицанію всякихъ авторитетовъ. Туть требуется умственная пища, доступная массв, а не та, которую могутъ оцінить только избранные умы. Поэтому времена владычества демократіи, вообще, характеризуются разладомъ умственныхъ силъ и понижениемъ умственнаго уровня.

Также какъ аристократія, демократія представляеть сочетаніе разнообразныхъ элементовъ. Тутъ надобно различать прежде всего массу и выдъляющіеся изъ нея средніе классы, которые представляютъ переходъ отъ демократіи къ аристократіи. Въ массъ образованіе стоитъ на самомъ низкомъ уровнъ, а потому здъсь важнъйшее значеніе полу-

чають имущественныя отношенія. По различію недвижимой и движимой собственности, и тутъ главнымъ составнымъ элементомъ являются мелкіе землевладальцы и мелкіе капиталисты; но къ нимъ примыкаетъ многочисленный классъ людей, живущихъ исключительно работою своихъ рукъ. Таковы пролетаріи, которыхъ имущественное положеніе и умственное развитие стоять на самой низкой ступени. Отсюда следуеть, что въ естественномъ движени общественныхъ силъ и въ проистекающемъ изъ нихъ общественномъ стров значение ихъ должно быть наименьшее. Поэтому, когда соціалисты утверждають, что пролетарін составляють главную силу современнаго міра и что теперь, послів владычества аристократіи и мізщанства, насталь ихъ чередь, то изъ этого уже можно понять всю колоссальность абсурда, до котораго доходять современные утописты. Рабочіе классы безспорно являются силой, ибо они составляють массу; но при нормальномъ отношении общественныхъ элементовъ эта масса должна стоять внизу, а не наверху. Когда же нищей и невъжественной толпъ говорять, что она теперь ничего, а должна быть всемь, и она, увлекаясь этою пропов'ядью, льстящею ея страстямь, идеть на разрушение всего существующаго общественнаго строя, то подобное явленіе представляеть величайшую опасность, какая можеть грозить человіческимь обществамь. Кромі разрушения и хаоса, изъ этого ничего не можетъ выйти.

Естественные вожатаи демократіи суть средніе классы, въ которыхъ достатокъ соединяется съ образованіемъ и трудомъ. И тутъ различаются классы среднихъ землевладѣльцевъ, среднихъ капиталистовъ и затѣмъ многочисленныя такъ называемыя либеральныя профессіи, техники, ученые, художники, медики, адвокаты, составляющіе уиственное зерно среднихъ классовъ. Изъ нихъ выходитъ умственная аристократія, и они являются главными двигателями демократическаго прогресса. При правильномъ развитіи общественныхъ элементовъ, эти профессіи составляютъ источникъ болѣе или менѣе значительныхъ доходовъ, а потому здѣсь достатокъ соединяется съ образованиемъ. Но неръдко въ этомъ классв оказывается избытокъ, не находящій приложенія своихъ силъ. Отсюда происходить такъ называемый умственный пролетаріать, явленіе, которое въ настоящее время обращаеть на себя вниманіе мыслителей и государственныхъ людей, ибо онъ представляетъ серіозную опасность для общества: вслъдствіе ненормальности своего положенія, умственный пролетаріать охотно воспринимаеть утопическія теоріи и является руководителемъ массъ въ ихъ стремленіи къ разрушенію существующаго строя. Ненормальность положенія проистекаеть оттого, что на умственную работу мало спроса, а это бываетъ именно въ странахъ бъдныхъ, гдъ нътъ достаточно капиталовъ для ея вознагражденія. Нормальное развитіе общества состоитъ въ томъ, что умножение богатства идетъ въ уровень съ расширеніемъ образованія. Гдв эти два основные фактора общественной жизни не находятся между собою въ правильномъ осношении, тамъ неизбъжно ощущается разладъ, и въ обществъ происходятъ прискорбныя, а иногда опасныя явленія. Именно къ этому разряду принадлежить развитіе умственнаго пролетаріата.

Таковы главныя группы интересовъ и слагающихся около нихъ элементовъ, самопроизвольно образующіяся въ обществъ. Онъ вытекаютъ изъ свободнаго движенія общественныхъ силъ. Какъ же относится къ нимъ право?

Люди, связанные извъстнымъ интересомъ, естественно соединяютъ свои силы для совокупной дъятельности. Такъ возникаютъ товарищества. Если это интересъ постоянный, то образуется юридическое лице. Мы видъли уже понятіе о юридическомъ лицъ, какъ учрежденіи, въ которомъ осуществляется человъческая воля, идущая на будущее. Когда юридическимъ лицемъ становится товарищество, то постоянная цъль служитъ связующимъ началомъ постояннаго частнаго союза. Таковы общества въ юридическомъ смыслъ. Эта цъль можетъ быть частная: извъстный предметъ дъятельности. Но она можетъ имъть и болъе общій характеръ:

люди, связанные общими интересами, могуть соединяться въ постоянные союзы для преследованія разнообразныхъ целей и для удовлетворенія взаимныхъ потребностей. Такого рода общества получають названіе корпорацій. Въ общирномъ смысле это слово употребляется и для обозначенія всякихъ обществъ, составляющихъ юридическое лице.

Корпорація заключаеть въ себъ всь элементы общественной организаціи. Связующимъ началомъ, какъ сказано, является здісь общественная имы, во имя которой образуется союзъ. Для осуществленія этой ціли установляется власть, ибо гдв есть совокупная двятельность, тамъ необходимо общее рышение и исполнение этого рышения, а это-валача власти. Устройство этой власти и ея постановленія составляють для общества законь, которому всв должны подчиняться. Но, повинуясь закону, какъ выраженію общей воли, соединяющіяся лица сохраняють свою свободу, и притомъ двоякаго рода: въ качествъ самостоятельныхъ лицъ и въ качествъ членовъ союза. Какъ свободныя лица, они могутъ вступать въ общество и выходить изъ него; они могутъ дълать все, что имъ угодно, не нарушая интересовъ союза. Здёсь возникаетъ весьма важный вопросъ о томъ, до какой степени общество доступно постороннимъ лицамъ. Какъ общее правило, люди вступають къ союзь не иначе, какъ съ согласія членовъ, выраженнаго законнымъ путемъ. Но это правило подвергается двоякаго рода исключеніямь: съ одной стороны, въ обществахъ, основанныхъ для извъстной промышленной ціли, требующей значительнаго капитала, участіе въ этомъ капиталь, а потому и въ самомъ предпріятін, пріобратается просто покупкою акцій. Таковы компаніи на акціяхъ. Съ другой стороны, корпорація можеть получить высшій, государственный характерь; въ таконъ случав доступь въ нее постороннихъ дицъ опредвляется уже не волею членовъ, а государственнымъ закономъ. Корпорація становится открытою, не теряя однако своего корпоративнаго значенія. Посліднее выражается въ праві членовъ участвовать въ общихъ рашенияхъ. Въ этомъ состоить

общественная свобода, въ отличіе отъ личной. Это право можеть одинаково распространяться на всёхъ или присвомваться членамь въ разной степени, смотря по ихъ значенію въ союзь; оно можеть даже сосредоточиться въ рукахъ меньшинства. Отсюда различіе корпорацій аристократическихъ, демократическихъ и смъшанныхъ. Аристократическое устройство возникаетъ тогда, когда союзъ образуется немногими лицами, которыя затъмъ пріобщають къ себъ другихъ. Такое устройство противоръчитъ однако идеъ частнаго союза, который учреждается для пользы членовъ, и въ которомъ, поэтому, всв должны имвть право голоса, въ большей или меньшей степени, смотря по ихъ значеню въ союзь. Этой идев болве соответствують демократическое и сившанное устройства, которыя, вследствие того, въ двиствительности являются преобладающими. Наконецъ, корпораціи, въ качестві юридических лиць, иміноть и свое имущество, которымъ онъ въ правъ распоряжаться. Безъ матеріальныхъ средствъ общая цізль не можетъ быть достигнута.

Такого рода корпоративное устройство составляетъ въ высшей степени важное явление въ общественной жизни. Черезъ это люди сближаются въ тесномъ кругу общихъ имъ интересовъ, одинаково всъмъ знакомыхъ. Они находятъ другь въ другв помощь и поддержку. Съ твиъ вивств они обратають въ союза такое ограждение, какого не можетъ имъть отдъльное лице, слишкомъ слабое, чтобы противостоять действію постороннихъ силь или напору вившней власти. Въ государственной жизни корпоративная связь служить школою независимости и самодъятельности. Здъсь люди привыкають сообща и по собственной иниціативіз устронвать свои дъла. Они знакомятся и съ условіями общественной жизни, съ необходимостью сделокъ и уступокъ, съ потребностью осторожности и постепенности. Вследствіе этого, корпораціи, являясь произведеніемъ и принадлежностью гражданскаго общества, могутъ сделаться органами государственныхъ цълей. Отсюда двоякій ихъ характеръ: съ одной

стороны, онв служать интресамъ соединяющихся въ нихъ лицъ; съ другой стороны, чвиъ болве эти интересы становятся общими, твиъ болве самые эти союзы получають общественное значеніе. Корпоративное право составляеть переходъ отъ частнаго права къ публичному.

Этотъ переходный характеръ является именно причиною тъхъ споровъ, которые ведутся на счетъ принадлежности ихъ къ той или другой области права. Одни относятъ вхъ къ частному праву, другіе къ государственному, третьи пытаются построить область промежуточную между тысь и другимъ. Но для образованія такой промежуточной сферы нужны какіе-нибудь спеціальные признаки, не принадлежащіе къ смежнымъ областямъ; а туть нъть ничего, кромъ смышенія началь, свойственныхь послыднимь. Съ другой стороны, отнесение ихъ къ государственному праву возможно только для немногихъ корпорацій, получающихъ общее значеніе; остальные союзы остаются частными, а потому должны быть отнесены къ другому разряду. Въ самой государственной жизни оказывается существенное отличие собственно государственной діятельности, исходящей отъ центра и этихъ независимыхъ общественныхъ формацій. Это различіе признается, какъ теоріей, такъ и положительными законодательствами. У насъ, напримъръ, общественная служба отличается отъ государственной, и это отличіе нельзя не признать существенно важнымъ, какъ для пониманія началь государственной жизки, такъ и для практическаго ихъ приложенія. Независимое, хотя и полчиненное государственной власти положение корпоративныхъ союзовъ есть принципъ, на которомъ следуетъ твердо стоять, ибо онъ служить обезпечениемъ гражданской свободы. Именно эта независимость указываеть на происхожденіе ихъ изъ частныхъ отношеній, естественно образующихся между лицами, соединенными общими интересами. Государство даетъ имъ только юридическую органивацию и дълаетъ ихъ въ большей или меньшей степени орудіями своихъ целей. Этого не следуетъ упускать изъ вида даже

и тогда, когда эти союзы, получая высшее государственное значеніе, выділяются изъ гражданскаго общества и входять въ составъ государственнаго строя, опредъляемаго началами публичнаго права.

Въ результать мы должны сказать, что къ гражданскому обществу принадлежать не только частныя отношенія между людьми, управляемыя гражданскимъ правомъ, но и тъ частные союзы, которые образуются лицами, соединенными общими интересами. Эти союзы могутъ имъть различное значеніе. Чъмъ болье связывающіе ихъ интересы носять на себъ общій характеръ, тъмъ болье эти союзы способны становиться органами государственныхъ цълей. Высшіе изъ нихъ входятъ въ составъ государственныхъ учрежденій черезъ что установляется тъсная, живая связь между гражданскимъ обществомъ и государствомъ и переходъ отъ перваго къ послъднему. Но и въ области государственной жизни эти союзы сохраняють свое самостоятельное значеніе, а потому должны имъть болье или менъе независимое положеніе.

Для точнъйшаго опредъленія этого вытекающаго изъ самаго существа дела различія между государственными корпораціями и частными, надобно разсмотрѣть тѣ цѣли, которыя имъются въ виду при ихъ учреждении. Прежде всего, интересы могутъ быть личные или мъстные. Каждая мъстность, въ которой соединяются люди для сожительства, инветь свои интересы, общіе всвиь, а потому требующіе совокупнаго дъйствія и совокупной организаціи. Такъ обравуются общины и, на болве обширномъ пространствв, округи. Последние могуть определяться более или менее произвольно; но община есть самородный продукть, который предшествуеть государству и только организуется имъ. Обнимая совокупность встхъ местныхъ интересовъ, она естественно является органомъ для осуществленія государ-/ ственныхъ целей на местахъ. Но такъ какъ она иметъ, вивств съ твиъ, самостоятельное значеніе, то здісь возникаетъ вопросъ объ отношении государственной власти къ

1. 1.03 ...

общественной и о согласновъ дъйствіи объихъ. Этотъ вопросъ рашается положительнымъ государственнымъ правомъ по соображении мъстныхъ и временныхъ условія. Задача состоить въ томъ, чтобы обезпечить достижение государственныхъ цівлей, сохраняя самостоятельность містной

жизни. То же самое относится и къ округамъ. Въ отличе отъ этихъ мъстныхъ интересовъ, касающихся совокупности живущихъ въ данномъ месте людей, личные интересы связывають только известные разряды лиць, преследующихъ свои спеціальныя цели. Более или менее общественный характеръ этихъ союзовъ зависить отъ важности той цізли, которую они имізють въ виду, а также и оть того, учреждается ли союзъ только во имя извістнаго интереса или онъ обнимаетъ совокупность интересовъ извъстнаго разряда лицъ. Этимъ, какъ сказано, опредъляется отличіе обществъ и корпорацій. Отъ этого зависить и большее илв меньшее государственное ихъ значение. И этого рода союзы имъютъ, по необходимости, болъе или менъе мъстный жарактеръ, ибо связь людей, разсвянныхъ на значительномъ пространствъ, вообще, не довольно тъсна для образованія постоянныхъ союзовъ. Во всякомъ случав требуется местная организація, къ которой примыкають разсвянные члены. Однако, интересы, связывающие людей, могуть и не ограничиваться известною местностью; они могуть восить и болье общій характерь. Люди, имьющіе одинакое занятіе или призваніе, естественно им'вють и общіе интересы. У Если они получають соответствующія этому призванію права, то изъ этого образуются уже не корпораціи, а со-

Сословія имѣютъ болѣе общее значеніе, нежели корпораціи. Это уже не частные союзы, а расчлененіе всего гражданскаго общества на части, соотвътствующія потребностямь целаго. Сословія составляють поэтому переходь отъ гражданскаго общества къ государству. Частью они примыкають и къ перкви. Исконное деленіе общества, идуищее черезъ всю исторію, какъ древнюю, такъ и новую-

Jan John

состоить въ раздълении сословий на военное, духовное и промышленное. Изъ нихъ только последнее есть собственно гражданское сословіе; духовное составляеть принадлежность церкви, а военное служить государству. Однако, раз-7 двленіе на сословія есть все-таки расчлененіе гражданскаго общества, а не государства. Это доказывается уже существованіемъ промышленнаго сословія, которое, по существу своему, есть не политическое, а гражданское. Съ другой стороны, духовенство образуеть сословіе не въ силу религіознаго своего назначенія, а въ силу присвоенныхъ ему гражданскихъ правъ, которыя имъютъ частный характеръ. Тоже относится и къ военному, или, вообще, служилому сословію. Государственная служба вовсе не требуетъ, чтобы человъкъ посвящалъ ей всю свою жизнь, и еще менъе, чтобы съ нею связывались права, переходящія изъ рода въ родъ. Напротивъ, и то, и другое несовивстно съ государственною пользой. Поэтому, съ развитиемъ государственныхъ началъ, сословная служба замъняется установленіемъ правъ и обязанностей, общихъ для всъхъ гражданъ. Этимъ удовлетворяется и высшее требование права, состоящее, какъ мы видъли, въ равенствъ всъхъ передъ закономъ. Раздъленіе гражданскаго общества на сословія противорвчить этому началу, а потому оно, рано или поздно, должно уступить мъсто иному порядку. Въ этомъ удостовъряетъ насъ ходъ всемірной исторіи.

Устройство гражданскаго общества, въ своемъ историческомъ развитіи, проходитъ черезъ три слѣдующія другъ ва другомъ ступени: порядокъ родовой, сословный и общегражданскій \*). Въ первомъ родовое начало лежитъ въсснованіи, какъ гражданскихъ, такъ и государственныхъ отношеній. Этотъ порядокъ господствовалъ въ древнихъ илассическихъ государствахъ. Во второмъ общество раздъявется на части, отдѣляющіяся другъ отъ друга своими

<sup>\*)</sup> Болъе подробное наложение этого процесса см. въ моемъ Курсъ Государсивенной Науки, II, км. 1, гл. 3.

особенными правами и своимъ призваніемъ. Этотъ порядокъ, который встръчается уже въ древнихъ теократіяхъ, составлялъ естественную принадлежность средневъко вого строя, въ которомъ государство поглощалось гражданскимъ обществомъ. Весь средневъковой быть основанъ быль на противоположении гражданского общества и церкви. Это и составляло вторую ступень всемірно-историческаго развитія. Государство, какъ единое цівлое, владычествующее надъ частями, исчезло; общество управлялось началами частнаго права. Самая верховная власть подчинялась этимъ опредъленіямъ: монархія превратилась въ вотчину, а свободные союзы сложились въ вольныя общины. Общество раздробилось на множество частныхъ союзовъ, состоявшихъ въ постоянной борьбъ между собою. Это естественно вело къ господству сильныхъ надъ слабыми. Сильные являлись вольными людьми, которые не знали надъ собою иной власти, кромъ той, которую они признавали добровольно, а слабые состояли у нихъ въ крепостномъ подчинения. Вследствіе этого образовались различные разряды лиць, отличавшихся другь отъ друга своими правами, соотвътственно ихъ могуществу и ихъ общественному положеню. Военное сословіе, имъя въ рукахъ матеріальную силу, было господствующимъ. На ряду съ нимъ стояло и духовенство, которое опиралось на нравственный авторитеть церкви. Промышленное же сословіе сохраняло свою свободу лишь настолько, насколько оно успавало отстоять ее за ствнами вольныхъ общинъ. Все остальное было крепостнымъ, и это составляло главную силу владычествующихъ сословій. Сословный порядокъ держался крѣпостнымъ правомъ.

Онъ долженъ былъ пасть вивств съ последнимъ. Анархія борющихся между собою частныхъ силъ сама собою вызывала потребность въ возстановленіи государства, какъ высшаго союза, представляющаго единство целаго и сдерживающаго частныя стремленія. Только въ немъ слабые могли находить защиту. Оно было призвано и къ осуществленію идеи права, то - есть, равенства передъ закономъ.

Передъ этою идеей должны были пасть всъ сословныя преграды. Развитіе ея повело къ тому, что сословный порядокъ замѣнился общегражданскимъ.

Въ послъднемъ сохраняется различіе интересовъ, а вивств съ тъмъ и все разнообразіе общественныхъ положеній и классовъ; но это не ведетъ къ различію правъ: законъ остается одинъ для всъхъ. Имъ опредъляются какъ частныя отношенія людей между собою, такъ и права частныхъ союзовъ. Это и составляетъ идеалъ права, а потому общегражданскій порядокъ долженъ считаться окончательнымъ. Но установленіе его возможно единственно вслъдствіе того, что надъ гражданскимъ обществомъ, какъ самостоятельнымъ союзомъ, представляющимъ совокупность частныхъ отношеній, воздвигается государство, какъ представитель цълаго, которому ввъряется охраненіе общаго вакона. Къ разсмотрънію существа и свойствъ этого союза мы и должны теперь перейти.

Но прежде этого надобно изслъдовать характеръ и значеніе другого союза, противоположнаго гражданскому обществу, а именно церкви, какъ представительницы религювно-правственнаго закона.

## Глава IV.

## Церковь.

Религія всегда составляла и составляеть существенную принадлежность человіческих обществь. Понятіе объ абсолютномь, какь уже было объяснено выше, искони присуще человіческому разуму, какь необходимое предположеніе и какь связь всего познаваемаго. Относительное не мыслимо безъ абсолютнаго. Но это понятіе не ограничивается однимь разумомь; оно охватываеть и чувство и волю человіча. Если есть абсолютное, то оно не можеть быть понято иначе, какь въ виді разумнаго существа, ибо самь человіческій разумь есть нівчто относительное, предполагающее бытіе абсолютнаго разума, а потому и одареннаго имъ су-

щества, ибо высшій разумъ не мыслимъ безъ самосознанія. Если же есть абсолютное разумное существо, то все относительное находится отъ него въ зависимости, а потому и во взаимнодъйствіи съ нимъ. Вслъдствіе этого, ограниченное разумное существо, которое носитъ въ себъ сознаніе абсолютнаго, естественно стремится къ живому общенію съ нимъ; оно возноситъ къ нему не только свои мысли, но и свои чувства и волю. Отсюда неискоренимая потребность религіи, присущая человъку съ самыхъ первыхъ временъ его существованія и сохраняющаяся на самыхъ высокихъ ступеняхъ развитія.

Это живое общеніе съ Абсолютнымъ, или съ Божествомъ, всегда соединяло людей въ общемъ поклоненіи. Ибо понятіе о Божествъ не есть только плодъ единичнаго мышленія; оно распространено въ массахъ. Отсюда проистекають общія върованія, которыя, соединяя людей высшею духовною связью, ведутъ къ совокупному поклоненію. Такъ образуются религіозныя общины, составляющія неотъемлемую принадлежность человіческаго рода, съ тіхъ поръ какъ онъ существуеть, или по крайней мірт, съ тіхъ поръ какъ въ немъ пробудилось высшее сознаніе.

Эти общины могуть быть весьма разнообразны, ибо понятие о Божествъ не только разнится сообразно съ различнымъ пониманиемъ людей, но и развивается въ историческомъ процессъ. Первоначально человъческий разумъ погруженъ въ объективныя явления міра; въ нихъ онъ ищетъ и того начала, котораго сознание онъ смутно носить въ себъ. Отсюда поклонение сперва самимъ явлениямъ, а затъмъ скрывающимся за ними невидимымъ силамъ. Только мало-по-малу отъ этихъ частныхъ и дробныхъ представлений разумъ переходитъ къ безусловно-общему и необходимому, составляющему истинный предметъ религи. Именно несоотвътствие этого понятия дробнымъ явлениямъ и силамъ постепенно ведетъ къ замънъ первобытныхъ религи, погруженныхъ въ соверцание объективнаго міра, религиями философскими, предметомъ которыхъ становится поклонение

абсолютному, какъ таковому. Но и это послѣднее понятіе подлежить развитію, ибо абсолютное можеть быть понято съ разныхъ сторонъ: или какъ единая, вѣчная Сила, составляющая источникъ всего сущаго, или какъ верховный Разумъ, все устрояющій, или, наконецъ, какъ присущій міру животворный Духъ. Самой матеріи можеть быть придано тожественное значеніе. Сообразно съ этимъ, Божество можеть быть понято или какъ присущее міру или какъ отрѣшенное отъ міра. Отсюда различные виды пантеизма и деизма. Всѣ эти разнообразныя точки зрѣнія проявляются и развиваются въ человѣчествѣ, образуя на каждой ступени религіозныя общины, соотвѣтствующія духовнымъ особенностямъ и степени пониманія соединяющихся въ нихъ лицъ.

Первоначально эти общины не выдъляются изъ совокупнаго общественнаго строя. Характеристическій признакъ низшихъ формъ развитія есть состояніе слитности. На этой ступени религія охватываетъ всецьло жизнь человька; она опредъляетъ и понятія, и нравы, и общественныя отношенія. Лица, спеціально призванныя къ отправленію богослуженія, исполняютъ извъстныя общественныя должности. Иногда они образуютъ особое сословіе, стоящее на ряду съ другими, какъ часть совокупной организаціи, опредъляемой религіею. Таковъ характеръ теократическихъ государствъ. Съ дальнъйшимъ развитіемъ, свътскіе элементы получаютъ преобладающее значеніе; но и тутъ религіозная община остается принадлежностью государственной жизни; она не выдъляется еще въ особый союзъ.

Этотъ знаменательный шагъ въ исторіи человѣчества былъ сдѣданъ христіанствомъ. Здѣсь впервые церковь выдѣлилась изъ гражданскихъ отношеній и образовала самостоятельный союзъ, исключительно направленный къ религіознымъ цѣлямъ. Это состояло въ связи съ самымъ существомъ христіанской религіи. Древнія вѣрованія были познаніемъ Бога въ приролѣ; христіанство же явилось откровеніемъ Бога въ нравственномъ мірѣ. Основной его догматъ состоитъ въ искупленіи человѣчества отъ грѣха Сыномъ Божіимъ, сошедшимъ

на землю для спасенія людей. Та ціль, къ которой оно направляеть человіта, есть візчное блаженство въ царствіи Божісь, уготованномъ для праведниковъ. Отсюда отрішеніе отъ всего земного и образованіе особаго союза, направленнаго къ ціли небесной, для которой земная жизнь служить только приготовленіемъ. Это обособленіе и было причиной тіхъ гоненій, которыя воздвигались язычниками на христіань: оно вело къ разложенію языческаго государства. Но христіанство все-таки восторжествовало. Самостоятельность церкви, какъ религіознаго союза, была куплена кровью христіанскихъ мучениковъ. Она составляеть прочное пріобрітеніе человіть чества.

Въ средніе вѣка эта самостоятельность доходила даже до владычества. Древнее государство рушилось, и на развалинахъ его возникли два союза съ противоположнымъ характеромъ: гражданское общество и церковь. Первое представляло анархическое броженіе частныхъ силъ, приходившихъ въ непрерывныя столкновенія другъ съ другомъ; вторая возвышалась надъ этимъ хаотическимъ міромъ, какъ единый, общечеловѣческій союзъ, призванный готовить людей къ будущей жизни установленіемъ началъ правды на землъ.

Послѣдняя задача выходила, однако, изъ предѣловъ собственно религіознаго союза, а потому построенный на ней порядокъ, въ свою очередь, не могъ удержаться. Нравственное начало, опредѣляя гражданскія отношенія, становилось принудительнымъ, а это противорѣчитъ его существу. Владычество церкви въ гражданской области могло держаться только насиліемъ совѣсти, а это составляетъ нарушеніе нравственнаго закона. Такая, подорванная внутреннимъ противорѣчіемъ система могла установиться только при разложеніи государственной связи, когда надобно было чѣмъ-нибудь ее замѣнить, и церковь оставалась единственнымъ союзомъ, возвышающимся надъ анархическими стремленіями дробныхъ силъ и способнымъ воздержать ихъ своимъ нравственнымъ авторитетомъ. Однако и тутъ она порождала безпрерывныя столкновенія и споры между свѣтскою властью и церкоъною. Когда же новое государство возродилось изъ своихъ развалинъ и взяло дѣло въ свои руки, оно, въ силу внутренней необходимости, вышло побѣдителемъ изъ этой борьбы. Владычеству церкви въ гражданской области положенъ былъ конецъ; но она осталась самостоятельнымъ союзомъ, верховнымъ въ своей религіозно-нравственной сферѣ. Этотъ результатъ составляетъ прочное завоеваніе христіанства. Онъ соотвѣтствуетъ и самой идеѣ церкви, какъ нравственно-религіознаго союза, опирающагося не на внѣшнюю, принудительную силу, а на внутреннія, свободныя отношенія человѣка къ Богу. Здѣсь эта идея достигаетъ полнаго своего осуществленія.

Однако и тутъ она должна считаться съ разнообразіемъ элементовъ человъческой жизни. Религія обнимаетъ все существо человека, и разумъ, и чувство и волю. Между темъ, всв люди не созданы по одной мерке: чувство, разумъ и воля подвергаются въ нихъ самымъ разнообразнымъ видоизмъненіямъ и сочетаніямъ. Отсюда различіе религіозныхъ потребностей и религіознаго пониманія. Невозможно предписать человъку върить такъ, а не иначе. Это-внъшнее насиліе, противъ котораго возмущается совъсть. Если нравственно только то, что вытекаетъ изъ свободнаго решенія совъсти, то это начало сугубо примъняется къ религіозному чувству, которое есть внутреннее, истекающее изъглубины человъческаго сердца стремление единичнаго существа къ источнику всякой жизни. Въ этой области властенъ одинъ Серацевідець, который внутреннимь дійствіемь Духа привлекаеть къ себъ людей. Для внъшней власти пути его недоступны, а потому насильственное вторжение ея въ эти отношенія составляєть преступленіе противь религіи и нравственности. Въ концъ концовъ оно остается безсильнымъ. Религіозное чувство разрываетъ всё преграды и выражается въ свойственномъ ему разнообразіи върованій и стремленій.

Это разнообразіе усугубляется различіень народных зарактеровь и исторических судебь. У однихь народовь

преобладаетъ одинъ складъ ума и понятій и одного рода чувства, у другихъ другія, а съ этимъ связана воспрівичнвость къ тѣмъ или другимъ сторонамъ религіи. Различіе же историческихъ судебъ порождаетъ различное общественное положеніе церкви. Такъ, паденіе Западной Римской Имперій повело къ тому, что въ средніе вѣка католическая церковь осталась одна связующимъ элементомъ западнаго міра; это и имѣло послѣдствіемъ чрезвычайное развитіе церковной власти. На востокѣ, напротивъ, сохраненіе Византійской Имперіи, удовлетворяя потребностямъ порядка, не допускало чрезмѣрнаго ея расширенія. Отсюда различіе церковнаго строя въ обѣихъ половинахъ Имперіи.

Такимъ образомъ, осуществляясь въ реальномъ мірѣ, церковный союзъ приспособляется къ разнообразію потребностей и стремленій человѣка. Но по идеѣ, церковь остается единою, ибо, по основному ея догмату, Христосъ сошелъ въ міръ для спасенія всѣхъ людей безъ различія. Въ
христіанствѣ "нѣсть Эллинъ, ни Іудей", но "едино стадо в
единъ пастырь". Поэтому, по существу своему, христіанская церковь есть союзъ общечеловѣческій; всѣ вѣрующіе
во Христа и разсѣянные по всему земному шару, принадлежатъ къ церкви Христовой. Мало того; по идеѣ она простирается и на царство небесное: живые и умершіе, связанные вѣрою и любовью, подчиняются единому невидимому главѣ—Христу.

Какимъ же образомъ эта единая по существу своему идея можетъ раздробляться, приспособляясь къ разнообразию человъческихъ потребностей? Тъмъ, что она въ себъ самой расчленяется на свои составные элементы. Мы видъли, что элементы всякаго общества суть власть, законъ, свобода в цъль. Они существуютъ и въ церкви, и каждый изъ нихъ имъетъ въ ней своего представителя. Отношеніе закона и свободы выражается въ противоположеніи духовенства и мірянъ; власть въ высшей своей формъ представляется лицемъ первосвященника; наконецъ, цъль союза, въ самомъ общемъ своемъ значеніи, есть согласіе любви, связывающее всъхъ

членовъ и дающее каждому элементу подобающее ему мѣсто въ общемъ стров. Последнее начало имветъ однако и своего спеціальнаго представителя. Высшій идеалъ христіанства есть полное отречение отъ себя и отдача себя Богу и ближнимъ. Этотъ идеалъ достигается въ монашествъ. Но это-идеаль исключительный, основанный не на соглашении, а на отрицаніи другихъ элементовъ, а потому односторонній: онъ не способенъ служить связующимъ началомъ союза, а можетъ только занимать въ немъ известное место, на ряду съ другими. Въ каждомъ реальномъ союзъ существуютъ всь эти элементы въ большемъ или меньшемъ развитіи; но въ приспособленій къ жизненнымъ условіямъ, тотъ или другой является преобладающимъ. Осуществляясь въ реальномъ міръ, идея такимъ образомъ расчленяется, а съ тъмъ вмъств распадается на отдъльные союзы, связанные общею върою во Христа, но образующие самостоятельныя органи-

Это мы и видимъ въ дъйствительности. Первоначально христіанская церковь, какъ она установилась въ Римской Имперін, образовала единый всемірный союзъ, верховнымъ органомъ котораго были соборы, составленные изъ духовенства. Главная задача ихъ состояла въ установлении закона. Затвиъ, когда эта задача была исполнена, церковь распалась: въ одной половине надъ всемъ вознысилась власть первосвященника: другая, напротивъ, стремилась осуществить идею любви, пріобщеніемъ мірянъ къ охраненію церковнаго преданія. Здісь развился и идеаль монашества. Но жакъ власть, такъ и преданіе, установляя строгое церковное единеніе, не давали простора человіческой свободів. Съ дальнъйшимъ развитіемъ жизни послъдняя предъявила свои права. Отсюда возникъ новый союзъ, въ которомъ и первосвященникъ и духовенство и монашнство были отвергнуты; все ограничилось свободною общиной мірянъ, связанныхъ общею върою и личнымъ внутреннимъ единеніемъ съ Божествомъ. Но вслъдствіе преобладанія элемента свободы, этотъ союзъ естественно распался на множество отдъльных тотраслей и сектъ, съ разнообразными догматами и направленіями. Таковъ существенный характеръ протестантизма.

Мы видимъ, что въ дъйствительности идея церкви не только расчленяется спобразно съ своимъ содержаніемъ, но осуществляясь въ реальномъ мірѣ, она слѣдуетъ внутреннему, раціональному закону развитія. Исходною точкою служитъ начало закона, которое составляетъ самое основание нравственнаго союза; затъмъ, изъ общаго корня выдъляются двъ противоположности-власть и идея, представляющія единство вижшнее и единство внутреннее; наконецъ, обравуются союзы, основанные на свободь и составляющие переходъ къ чисто свътскому развитию. Первоначальное единство разложилось; но возникшіе изъ совокупнаго развитія отдъльные союзы сохраняются, какъ самостоятельные члены высшаго духовнаго цълаго, то-есть, идеальнаго союза, обнимающаго живыхъ и умершихъ подъ управлениемъ невидимаго, божественнаго главы — Христа. Спрашивается: возможно ли и нужно ли дальнайшее ихъ объединение?

Многіе къ этому стремятся. Идеаломъ христіанской церкви представляется союзь, обнимающій все человічество в связывающій его началами віры и любви. Но такое отвлеченное представление упускаетъ изъ вида разнообразие человъческихъ свойствъ и потребностей. Оно хочетъ наложить на всёхъ одинакій, неизмённый и непреложный законъ; для свободы не остается туть міста. Между тімь, свобода составляеть неискоренимый элементь человъческой природы, и именно тотъ, на которомъ покоится все его нравственное рущество. Только при свободномъ стремленіи души къ Богу самая религія получаетъ истинное свое значеніе, не какъ внъшняя только форма, а какъ внутреннее, духовное общеніе единичнаго, бреннаго существа съ абсолютнымъ Источникомъ жизни. Это общеніе, какъ уже замічено выше, зависить оть различной воспримчивости людей, всявдствие чего и пути, которыми Богъ приводить иъ себв человвческую душу, могутъ быть весьма разнообразны. Они должны быть

всв открыты человъку; а потому полезно, чтобы существовали различныя церкви, въ которыхъ каждый можетъ найти удовлетворение своихъ духовныхъ потребностей. Лице свободно вступаетъ въ тотъ или другой союзъ, смотря по тому, куда влечеть его внутреннее чувство, и это не можетъ быть ему возбранено, иначе какъ съ нарушениемъ самыхъ священныхъ его правъ. И каждая церковь воспринимаеть его въ свое лоно, оставаясь при своемъ исторически сложившемся стров. Глубокій смысль этого историческаго развитія состоить, какъ сказано, въ установленіи равличныхъ жизненныхъ формъ, соотвътствующихъ различнымъ духовнымъ потребностямъ человъка. Ни одна церковь не можеть отречься оть этого прошлаго, не отрекаясь оть самой себя. Чэмъ болье она убъждена въ непоколебимой истинь того, что она исповьдуеть, тымь меные возможно для нея такое самоотреченіе. Ни власть, признающая себя непогрѣшимою, ни преданіе, идущее непрерывною нитью отъ самаго основанія религіи, не могутъ порвать съ своимъ прошлымъ и отказаться отъ своей самостоятельности во имя идеальнаго объединенія. Всего менъе можетъ человъкъ отказаться отъ тёхъ формъ, въ которыхъ находитъ убёжище его свобода. Это значило бы отказаться отъ своей дужовной самостоятельности, отъ самаго своего человическаго достоинства и отдать всецвло свои мысли и чувства въ руки внышней для него власти. Если бы протестантизмы исчезы то для людей, дорожащихъ свободнымъ исканіемъ истины, не оставалось бы иного исхода, кромъ невърія. Въ дъйствительности, это такъ часто и бываеть: сохраняется вившняя принадлежность къ церкви, а внутри себя человъкъ думаетъ все, что ему угодно. Но такая чисто внашняя связь менае всего соответствуеть идеалу.

Внѣшнее объединеніе церквей тѣмъ менѣе желательно, что оно не вызывается никакими существенными потребностями. Истина, безспорно, одна; но она имѣетъ разныя стороны, которыя могутъ въ разной степени восприниматься человѣкомъ и служить руководящими началами его

1 U.

жизни. Притомъ же религія не ограничивается одними догматами; она состоитъ въ живомъ единеній человѣка съ Божествомъ, а способы и пути этого единенія весьма разнообразны. Человѣкъ можетъ избирать тотъ или другой, не посягая на основныя истины религіи. Всѣ церкви, признающія Христа, какъ Спасителя міра, суть церкви христіанскія; но это не мѣшаетъ имъ существенно разниться и во многихъ второстепенныхъ догматахъ, и въ обрядахъ, и въ таинствахъ. Нѣтъ никакого основанія требовать, чтобы всѣ люди были на этотъ счетъ одного мнѣнія и признавали въ этихъ вопросахъ одинъ безспорный авторитетъ.

Всего менъе требуется единство управленія. Церковь есть союзъ върующихъ, следовательно, нужно единство въры, а вовсе не единство управленія, которое сообразуется съ мъстными потребностями. Примъръ православной церкви, которая обнимаетъ иножество различныхъ народовъ, доказываетъ, что одна и таже церковь можетъ имъть совершенно независимыя другь отъ друга власти. Единство управленія вызывается вовсе не религіозными, а чисто практическими потребностями. Нізть сомнізнія, что всемірное единство римско-католической церкви, съ независимымъ главою, даетъ ей такое обезпечение противъ захватовъ свътской власти, какого не въ состояния дать чисто мъстныя организаціи, всегда болье или менье поддающіяся вліянію туземныхъ правительствъ. Для независимости церкви всемірное ея положеніе имветь существенное значеніе. Но, во-первыхъ, эта независимость можеть быть достигнута и другими путями, а во-вторыхъ, всемірное положение церкви, не знающей соперниковъ, привело бы не къ независимости, а къ владычеству. Таково именно и было положение средневъкового католицияма въ западномъ міръ; оно менве всего желательно для пользы человвчества. Въ настоящее время католическая церковь представляеть могучую силу, которая сдерживается существованіемъ соперниковъ. Если бы она одна владычествовала надъ сердцами людей, то нравственное порабощение человъчества было бы полное. Тогда единственнымъ прибъжищемъ свободы дъйствительно оставалось бы только невъріе. Этимъ и объясняется распространеніе отрицательныхъ ученій преимущественно въ католическихъ странахъ. Франція изгнала протестантовъ, но этимъ самымъ открылось широкое поприще для философіи XVIII въка.

Во всякомъ случав, мы стоимъ тутъ уже не на религіозной, а на политической почвъ. Здъсь возникаетъ вопросъ объ отношеніи церкви къ гражданскому обществу и къ государству.

Церковь есть нравственно-религозный союзь; но она имъетъ и гражданскую сторону. Для достижения своихъ цвлей она нуждается въ имуществъ. Опо необходимо и для богослуженія, и для содержанія духовенства, и для благотворительныхъ учрежденій. Владъльцемъ этого имущества является союзъ, какъ юридическое лице. Съ этой точки эрвнія перковь получаеть значеніе гражданской корпораціи. Но такъ какъ употребленіе имущества имъетъ мъстный характеръ, то корпоративное значение присвоивается не цвлому союзу, а отдвльнымъ его частямъ-приходамъ, церквямъ, монастырямъ. Въ средніе вѣка, когда церковь замвияла государство, эти имущества, возникшия изъ частныхъ пожертвованій, достигали громадныхъ разміровъ. Это имъло ту невыгодную сторону, что значительная часть земель была изъята изъ гражданскаго оборота. Вследствіе этого, съ развитіемъ государственнаго порядка, естественно возникъ вопросъ о церковныхъ имуществахъ. Во встахъ европейскихъ странахъ, несмотря на различе въроисповъданій, они были по большей части отобраны; оставлено было только необходимое. Противъ этого возставали, какъ съ точки эрвнія права, такъ и съ точки эрвнія пользы. Утверждали и утверждають, что нельзя отнимать то, что было подарено или завъщано жертвователями. Доказывають, съ другой стороны, что полезно сохранить связь церкви и духовенства съ гражданскою жизнью. Этимъ способомъ отвлеченный нравственно-религіозный союзъ привязывается мъ интересамъ мъстнаго отечества и получаетъ полезное

вліяніе на общественныя дела. Не отрицая того и другого, надобно сказать, что отобраніе церковныхъ имуществъ знаменовало переходъ отъ средневъкового порядка къ новому. Накопленіе имуществъ въ рукахъ церкви происходило въ то время, когда она играла въ обществъ первенствующую роль. Съ измънениемъ ея общественнаго вначенія, должно было изміниться и ея имущественное положеніе. Накопившееся у нея достояніе должно было поступить въ общій обороть, съ сохраненіемъ лишь того, что требовалось при новомъ положении. Это былъ, надобно признать, революціонный актъ, но онъ составляль неизбіжное послъдствіе всемірнаго поворота исторіи. Этимъ, безъ сомнънія, въ ніжоторой степени порывалась связь церкви съ гражданскимъ порядкомъ; но именно эта связь выводила ее изъ предъловъ собственнаго призванія и давала ей неподобающее вліяніе въ гражданской области. Ограниченіе церкви настоящимъ ея призваніемъ нельзя не признать благомъ.

Не мъстное, а уже общее значение имъютъ права, которыя присвоиваются духовенству, какъ сословию. Мы видъли, что сословия составляютъ переходъ отъ гражданскаго общества къ государству. Въ нихъ соединяются гражданския права съ политическими. Тамъ, гдъ господствуетъ сословный строй, сословныя права присвоиваются и духовенству, которое играетъ въ немъ весьма важную роль, и по гражданскому своему положению и какъ одинъ изъ элементовъ сословныхъ собраний. Но съ водворениемъ общегражданскаго порядка, все это исчезаетъ. Духовенство, какъ и всъ остальные граждане, подчиняется общему закону.

Гораздо важите положение церкви, какъ государственной корпораціи. Оно можеть быть разное, смотря по значенію, которое она имтеть въ государственной и общественной жизни. Отсюда разныя историческія формы этихь отношеній: теократія, господствующая церковь, призначныя церкви, наконець, терпимыя \*). Теократія, есть влады-

<sup>\*)</sup> См. «Курсъ Государственной Науки», І, стр. 280 слід. ЦІ, стр. 452 слід.

чество религіознаго союза надъ государственнымъ, отношеніе, которое противор'ячить существу обоихъ, ибо нравственно-религіозное начало становится принудительнымъ, а государство подчиняется внішней для него власти. Этого противорвчія нізть въ системіз господствующей церкви, которая получаеть только привилегированное положение сравнительно съ другими исповъданіями. Такое отношеніе явдяется последствіемъ внутренней исторической связи между извъстною церковью и извъстною народностью. Однако, и оно не можеть быть исключительнымь, ибо народность содержить въ себъ разнообразные элементы, и членами государства могутъ быть люди разныхъ исповъданій. Поэтому, рядомъ съ господствующею церковью допускаются церкви признанныя и терпимыя. Объ послъднія системы могуть существовать и безъ господствующей церкви. Признанныя церкви суть тв, которыя одинаково подчиняются общему вакону и получають значение государственныхъ корпорацій, терпимыя ті, которыя разсматриваются просто какъ свободныя товарищества, пользующіяся правомъ свободнаго отправленія своего богослуженія.

Идеальное устроеніе состоить въ сочетаніи всъхъ трехъ 🐪 системъ. Живая историческая связь между народностью и церковью составляеть такое высокое благо, что по своей идев, система господствующей церкви несомивнно имветь у преимущество передъ всти другими. Однако, тутъ есть опасность двоякаго рода. Первая состоить въ нетерпи-1: мости. Господствующая церковь старается не допустить чужого соперничества, а черезъ это она становится притвенительною; права совъсти нарушаются. Съ тъмъ вмъстъ, покоясь на своихъ привилегіяхъ, она сама погружается въ рутину и охотнъе дъйствуетъ внъшними средствами, нежели правственнымъ вліяніемъ. Только полная свобода въроисповъданій, ограждая права совъсти и возбуждая соревнованіе, можеть противодійствовать этому злу. Съ другой стороны, эта твсная связь церкви съ государственною жизнью можетъ вести къ тому, что церковь подчиняется

государству. Этой опасности особенно подвержены тъ церкви, которыя не имъютъ внышняго, независимаго главы, могущаго дать имъ опору противъ притязаній государственной власти. Между тъмъ, церковь есть самостоятельный союзъ, который требуетъ независимости. Только при этомъ условій она можеть исполнять свое высокое призваніе в сохранить свой нравственный авторитеть надъ паствой. Подчиняясь государству, церковь становится орудіемъ практическихъ цілей, а это умаляеть ея достоинство и низводить религію въ низменную сферу, въ которой ова неспособна удовлетворять потребностямъ возвышенныхъ душъ. Противъ этого зла существуетъ только одно лъкарство: признаніе начала свободы въ самой государственной жизни. Свободная церковь можетъ существовать только въ свободномъ государствъ. Это изречение Кавура должно быть лозувгомъ всъхъ защитниковъ независимости церковнаго союза.

Это приводитъ насъ къ разсмотрѣнію основаній и устройства государственнаго союза.

## Глава V.

## Государство.

Государство есть союзъ людей, образующій единое, постоянное и самостоятельное цівлое. Въ немъ идея человіческаго общества достигаетъ высшаго своего развитія. Противоположные элементы общежитія, право и нравственность, которые въ предшествующихъ союзахъ, въ гражданскомъ обществі и въ церкви, выражаются въ односторонней формів, сводятся здівсь къ высшему единству, взаимно опредівляя другь друга: въ юридическихъ установленіяхъ осуществляются общія цівли, господствующія надъчастными, что и даетъ имъ нравственное значеніе. Въ государствів находить свое выраженіе и физіологическій элементь общежитія, не въ видів преходящаго семейства, а какъ постоянно пребывающая народность, которая физіологическую связь возводить къ высшимъ духовнымъ началамъ. Такимъ образомъ, всв элементы человъческаго общежитія сочетаются здъсь въ союзъ, господствующемъ надъ остальными. Поэтому Гегель видълъ въ государствъ полное осуществленіе нравственной идеи. По его опредъленію, это— "нравственный духъ, какъ вполнъ раскрывающаяся, сама себъ явная, существенная воля, которая себя мыслитъ и знаетъ, и то, что она знаетъ и насколько она знаетъ, исполняетъ на дълъ" (Phil. d. 12, § 257).

Въ силу этой идеи, государство является верховнымъ союзомъ на землв; ему, поэтому, присвоивается верховная власть. Во всякомъ разумно устроенномъ человъческомъ обществъ такая власть необходима, ибо безъ нея невозможно соглашение разнообразныхъ его элементовъ: надобно, чтобы кто-нибудь разръшалъ возникающия между ними столкновения. Но она не можетъ принадлежать ни гражданскому обществу, которое есть собрание дробныхъ силъ, ни церкви, которая принудительной власти не имъетъ; она можетъ принадлежать только государству, которое сочетаетъ въ себъ оба элемента, юридический и нравственный. Поэтому государство вкратцъ можетъ быть опредълено, какъ союзъ людей, образующихъ единое цълое, управляемое верховною властью.

Все это, очевидно, опредъления метафизическия. Единство государства, обнимающее не только многіе милліоны существующихъ людей, но и отдаленныя покольнія, есть начало не физическое, а духовное. Тутъ связь чисто метафизическая, и та реальная власть, которая проводитъ свои ръшенія въ дъйствительномъ міръ, дъйствуетъ во имя этого метафизическаго начала, составляющаго единственное ея основаніе: она является представительницей идеальнаго цълаго. Поэтому тъ, которые отвергаютъ метафизику, не въ состояніи ничего понять въ государствъ. Но они не могутъ и отрицать его, ибо это—міровой фактъ, подъ которымъ люди жили и живутъ, съ тъхъ поръ какъ существуетъ исторія. Тъ, которые его отвергаютъ, сами принуждены его возстановить въ видъ какого-то призрач-

наго общества, владычествующаго надъ членами, ибо безъ такого господствующаго единства нѣтъ сколько - набудъ правильнаго человѣческаго общежитія. Какъ скоро понятіе о государствѣ затмѣвается, какъ было въ средніе вѣка, такъ водворяется господство частныхъ силъ, которыя его замѣняютъ. Недостаточно ссылаться и на практическія потребности. Именно практика ведетъ къ признанію метафизическихъ началъ, безъ которыхъ человѣкъ, какъ духовное существо, не можетъ обойтись.

Contract of the Contract of th

Изь того, что государство есть верховный человъческій союзъ, не следуетъ однако, что оно упраздняетъ остальные. Оно призвано надъ ними господствовать, но не замънять ихъ. Каждый изъ предшествующихъ союзовъ отвъчаетъ существеннымъ, постояннымъ и неотъемлемымъ потребностямъ человъка; каждый изъ нихъ выражаетъ извъстную сторону человъческой жизни, а потому всв они сохраняютъ относительную самостоятельность, подчиняясь верховной власти государства, но отнюдь не поглощаясь имъ. Относительно семейства это сачо собою ясно. Семьи остаются въ государствъ, какъ сачостоятельные частные союзы. управляемые семейнымъ правомъ. Послъднее зиждется не на государственныхъ требованіяхъ, а на природв семейнаго союза и на вытекающихъ изъ него отношеніяхъ. Тоже самое относится и къ церкви. Она имветъ свои самостоятельныя начала, совершенно независимыя отъ государственныхъ. Государство не въ правъ вившиваться во внутренніе ея распорядки; какъ верховный союзъ, оно можетъ только регулировать внашнее ея положение въ обществъ. Ясно, что тоже самое относится и къ гражданскому обществу. Последнее, какъ мы видели, есть также самостоятельный союзь, подчиняющійся государству, но существенно отъ него отличный и управляемый своими собственными началами частнаго права. А потому оно никакъ не можеть разспатриваться какь часть государства, подлежащая опредъленіямъ публичнаго права, исходящимъ изъ государственныхъ требованій. Это повело бы къ уничтоженію частной свободы человъка, то-есть именно того, что составляетъ самый корень свободы.

Но если государство воздвигается, какъ владычествующій союзъ, надъ всёми остальными, то, спрашивается, въ чемъ же состоятъ ихъ взаимныя отношенія? Гдё границы его дёятельности и чёмъ обезпечивается самостоятельность подчиненныхъ союзовъ?

Теоретически эти границы опредъляются тою сферою дъятельности, которая, по идеъ, принадлежитъ государству. Прежде всего, какъ союзъ юридическій, оно призвано установлять и охранять нормы права. Мы видъли, что существеннъйшая сторона права состоитъ въ установленіи общихъ обязательныхъ нормъ, одинакихъ для всъхъ. Такая задача очевидно можетъ быть только дъломъ власти, возвышающейся надъ всъми частными лицами и установленіями, то-есть государства. Оно же призвано охранять эти нормы отъ нарушенія. Первое совершается законодательствомъ, второе судомъ.

Но задачи государства не ограничиваются охраненіемъ права. Этимъ оно становилось бы только въ служебное отношеніе къ гражданскому обществу. Въ качествъ союза, представляющаго собою общество, какъ единое цълое, оно призвано осуществлять всё тё цёли, которыя составляють совокупный интересъ этого цълаго. Сюда относятся, прежде всего, вившняя и внутренняя безопасность. Государству принадлежить распоряжение общественными силами, организованными для удовлетворенія этой потребности. На этоть счеть нать спора. Но крома того, оно призвано удовлетворять и всемъ матеріальнымъ и духовнымъ интересамъ общества, насколько они касаются целаго и требують совокупной организаціи. Это составляєть задачу гражданскаго управленія. Въ этой области государство приходить въ столкновение съ правами и интересами отдвявныхь янць и частныхь союзовь, а потому относительно объема и границъ его дъятельности возникаютъ самыя горячія пренія.

Xi0 4 4 = 1

Тутъ обнаруживаются два крайнихъ мития, равно несостоятельныхъ. Одни хотять ограничить діятельность государства охраненіемь права, утверждая, что только при этомъ условін возможно свободное развитіе лица и общества. Другіе, напротивъ, доказываютъ, что тутъ никакихъ границъ положить нельзя, что это совершенно напрасная задача, а потому они частную дъятельность всецьло полчиняютъ государственной власти, утверждая, что единственно отъ ея усмотрънія, въ видахъ практической пользы, зависитъ предоставление членамъ общества большаго или меньшаго простора въ преслъдовани ихъ частныхъ цълей. Последняя односторонность есть ныне господствующая. Нельзя, однако, не сказать, что она несравненно хуже той, которую она сменила. Если излишнее стеснение государственной дъятельности можетъ вредно отозваться на общественныхъ отношеніяхъ, то она, во всякомъ случав, оставляеть полный престорь свободному развитію общества, тогда какъ всеохватывающая регламентація частной дъятельности ведетъ къ полному подавленію свободы, слъдовательно, подрываеть въ самомъ корив главный источникъ общественнаго преуспъянія. При низкомъ состоянія общества, государственная опека, сдержанная въ разумныхъ предвлахъ, можетъ принести некоторую, иногда даже весьма существенную пользу; но высшее развитие возможно только путемъ свободы и самодъятельности.

Тѣ доводы, на которые опираются защитники этого воззрѣнія, не выдерживають критики. Изъ того, что нельзя положить точныхъ границь государственной дѣятельности, вовсе не слѣдуеть, что она должна простираться на все. Тамъ, гдѣ есть два начала, находящіяся во взаимнодѣйствім и измѣняющіяся по мѣсту и времени, граница всегда будетъ подвижная. Но это не значить, что одно начало должно быть всецѣло подчинено другому. Оба существують и должны быть уважены, хотя бы ихъ взаимная граница подвергалась колебаніямъ. Для опредѣленія этихъ взаимныхъ отношеній недостаточно и чисто практическихъ соображеній, вытекающихъ изъ мѣстныхъ и временныхъ условій. Для того, чтобы опредѣлить относительную пользу тѣхъ или другихъ установленій, нужно имѣть какое-нибудь мѣрило, а это мѣрило дается только самымъ существомъ проявляющихся въ нихъ началъ и вытекающими изъ нихъ требованіями; мѣстныя и временныя условія дѣйствуютъ только какъ видоизмѣняющія причины.

Съ этой точки зрвнія следуеть твердо стоять на томь, что основное начало всей частной дізятельности есть свобода. Государству принадлежить здесь только охраненіе общаго для всъхъ права. Поэтому вся промышленность и всв духовные интересы, наука, искусство, религія, должны, въ принципъ, быть предоставлены свободной дъятельности лицъ. Въ этомъ отношении индивидуалистическая теорія несомнінно права. Но самое развитіе этихъ интересовъ ведетъ къ потребности совокупныхъ учрежденій, которыя должны состоять въ въдъніи государства. Таковы въ промышленной области монетная система, пути сообщенія, въ сферъ духовныхъ интересовъ учрежденія народнаго просвъщенія. Нъкоторыя изъ этихъ учрежденій, по существу своему, имъють монопольный характерь, а потому свобода тутъ вовсе не допустима; въ другихъ, напротивъ, рядомъ съ общественными учрежденіями, удовлетворяющими общей потребности, могуть быть допущены и частныя. Первыя даже совершенно излишни тамъ, гдв общественная потребность вполнъ удовлетворяется послъдними. Только за ихъ недостаткомъ государство должно брать дъло въ свои руки. Очевидно, что тутъ вопросъ ставится на практическую почву. Вившательство государства можеть быть больше или меньше, смотря по большему или меньшему развитію самодъятельности гражданъ. Но эти видоизмъненія не уничтожають коренного начала, въ силу котораго государство береть на себя только тв учрежденія, которыя имъють всеобщій характерь. Это должно оставаться руководящимъ правиломъ государственной двятельности, хотя бы на практикъ приходилось уклоняться въ ту или другую

сторону, смотря по мъстнымъ и временнымъ обстоятельствамъ \*).

Какая же, однако, есть гарантія, что государство не преступить законныхъ предъловъ своей дъятельности и не станеть вторгаться въ область частныхъ отношеній? Какъ верховный союзъ оно не подлежить принужденію, а напротивъ, можетъ принуждать всъхъ, кто входить въ кругь его дъйствія. Очевидно, гарантія можетъ заключаться только въ самомъ устройствъ государственнаго союза.

Мы видьли, что существенные элементы всякаго союза суть власть, законъ, свобода и цель. Государственная цъль, въ силу сказаннаго, опредъляется какъ совокупность всъхъ человъческихъ цълей, насколько онъ касаются союза, какъ единаго пълаго. Для осуществленія этой пълн установляется система властей, или учрежденій, которыя имъють каждая свой опредъленный кругь дъйствія и которымъ подчиняются члены союза. Эти отношенія власти и подчиненія устрояются закономь, который опредвляєть въдомство и предълы власти каждаго облеченнаго ею лица, а равно и обязанности гражданъ. Законъ есть связующее начало государственнаго союза. Отсюда высокое его значеніе, не только юридическое, но и нравственное. Имъ установляется, съ одной стороны, правомърное тосподство общаго интереса надъ частными, что составляеть вивств и требованіе нравственности, а съ другой стороны, шыъ же ограждается свобода лица, что составляеть столь же непреложное требование какъ права, такъ и нравственнаго закона. Въ законъ такимъ образомъ выражается нравственная сторона государственнаго союза. Государство настолько носить въ себъ сознание правственныхъ началь. насколько оно управляется закономъ, и настолько ужлоняется отъ нравственныхъ требованій. насколько въ немъ предоставляется простора произволу.

<sup>\*)</sup> Подробное изследование этихъ отношений см. въ моихъ сочинений ихъ Курсь Государственной науни и Собственность и Государство.

Форма права, которая выражается въ государственномъ законъ, есть право публичное. Имъ опредъляются не отношенія спободныхъ лицъ другъ къ другу, а отношенія членовъ къ целому. Поэтому здесь законъ не можетъ быть одинь для всёхъ. Права властей и права подчиненныхъ не одни и теже. Здесь господствують начала не правды урав-7 нивающей, а правды распредвляющей, которая воздаеть каждому то, что ему принадлежить, сообразно съ его значеніемъ и призваніемъ въ общемъ союзв. Но именно потому эти опредвленія касаются лицъ единственно какъ членовъ и представителей цълаго, а не въ ихъ частныхъ отношеніяхъ. Одно и тоже лице можетъ быть членомъ разныхъ союзовъ: оно является заразъ и отцомъ семейства, и промышленникомъ, вступающимъ въ торговые обороты, и върующимъ, находящимся въ единении съ церковью, и, наконецъ. гражданиномъ государства. И въ качествъ последняго оно можеть быть либо простымь членомь, либо представителемъ цълаго, облеченнымъ властью. Въ первомъ случав права его вытекають изъсвободы, во второмъ случав они опредвляются тою общественною цвлью, которую оно призвано исполнять.

Самая свобода въ государствъ получаетъ особый характеръ. Это — свобода не частная, а общественная. Вслъдствіе этого она подчиняется опредъленіямъ не гражданскаго, а публичнаго права. Это различіе въ высшей степени важно. Какъ уже было замъчено выше, человъкъ, становясь членомъ высшаго союза, располагаетъ не только своими собственными дъйствіями и имуществомъ, а отчасти и судьбою другихъ. Онъ дълается участникомъ общихъ ръшеній, касающихся всъхъ. И это участіе составляетъ неотъемлемую принадлежность его свободы, какъ члена союза, ибо общія ръшенія касаются и его самого. Отсюда двоякая форма свободы: частная, состоящая въ правъ располагать собою и своимъ имуществомъ, и общественная, состоящая въ правъ участвовать въ общихъ ръшеніяхъ. Неръдко первая приносится въ жертву послъдней. Въ древнемъ міръ сво-

Magan V.

бода существенно состояла въ правъ гражданина участвовать въ общихъ дълахъ; лице всецъло принадлежало государству, въ которомъ оно находило высшее свое призвание. Но именно поэтому свобода древнихъ республикъ, послъ мимолетнаго блеска, окончательно рушилась. Въ новомъ мірѣ отношение совершенно обратное: здъсь общественная свобода покоится на широкомъ основани личной свободы, а потому имъетъ несравненно болъе прочности. Истинный корень свободы заключается въ личномъ правѣ; общественное право служить ему только гарантіей и восполненіемь. Въ этомъ выражается то отношение государства къ гражданскому обществу, которое было изложено выше. Гражданское общество есть настоящее поприще человъческой свободы. Государство воздвигается надъ нимъ, какъ высшій союзъ, но оно въ гражданскомъ обществъ имъетъ свои корни и изъ него черпаетъ свои силы. Гдв нвтъ широкой свободы гражданской, тамъ политическая свобода всегда будеть висть на воздухт. Отсюда высокая важность преобразованій, установляющихъ всеобщую гражданскую свободу въ странъ. Отсюда, наобороть, совершенная превратность теорій, стремящихся замінить личную свободу общественною. Таково было ученіе Руссо. Основное его положеніе состояло въ томъ, что человъкъ, вступая въ общественный союзъ. отрекается отъ всъхъ своихъ личныхъ правъ и получаетъ ихъ обратно, какъ участникъ въ общихъ решеніяхъ. Изъ этого вытекали последствія, которыя делали всякое решеніе невозможнымъ, ибо надобно было оградеть меньшинство отъ тиранніи большинства, а какъ это сделать тамъ, где все равно участвують въ совокупномъ решенія? Приходилось окончательно прибъгнуть къ законодателю, который выдаваль бы себя за провозвъстника воли боговъ ). Столь же превратны и ученія соціалистовь, которые совершенню подавляють свободу въ частной жизни, замвняя ее безграничнымъ владычествомъ толпы. По теорін Родбертуса,

<sup>\*)</sup> См. "Исторію политическихъ ученій" ч. III, стр. 126.

народъ является въ видъ восточнаго деспота, обладающаго безусловною властью надъ жизнью и имуществомъ подданныхъ. Отъ свободы не остается тутъ даже и тъни; виъсто нея водворяется самый невыносимый деспотизмъ, какой только мыслимъ въ человъческихъ обществахъ, деспотизмъ массы, охватывающій человъка всецьло, вторгающійся въ его частную жизнь, располагающій произвольно вставъ его достояніемъ и не дающій ему дохнуть. Такой порядокъ не могъ бы продержаться даже одного дня; а именно къ этому неизбъжно ведутъ вста тто теоріи, которыя хотятъ промышленныя отношенія регулировать нормами не частнаго, а публичнаго права.

Но если общественная свобода можеть покоиться только на прочномъ основаніи свободы личной, то, съ другой стороны, не слідуєть пренебрегать и первою. Безъ общественной свободы, личная, съ своей стороны, лишена гарантіи. Гді ніть свободы въ союзі господствующемъ, тамъ свобода въ подчиненныхъ союзахъ подвергается всімъ злоупотребленіямъ произвола. Эти дві области, частная и государственная, находятся въ постоянномъ живомъ взаимнодійствій, а потому оні должны управляться одинакими началами. Каждому гражданскому порядку соотвітствуєть свой порядокъ политическій. Гді этого согласія ніть, тамъ неизбіжны безпрерывныя столкновенія и смуты.

Общественная свобода служить не только гарантіей, но и восполненіемъ свободы личной. Въ ней человъкъ находитъ внешее употребленіе своихъ силъ и способностей; въ этомъ состоитъ и высшее его призваніе, какъ члена верховнаго союза. Поэтому общественная свобода составляетъ неотъемлемую принадлежность всякаго общества, стоящаго на сколько-нибудь высокой степени развитія. Весь вопросъ заключается въ томъ, какъ ее организовать? Ибо общественная свобода, какъ и всякая другая, имъетъ свою оборотную сторону; съ свободою добра неразрывно связана свобода зла. Отъ состоянія общества зависитъ, насколько оно способно ею пользоваться. А такъ какъ это—дъло общее,

касающееся всѣхъ, то оно не можетъ быть рѣшено частными стремленіями отдѣльныхъ лицъ. Только ясное сознане цѣли и средствъ, разлитое въ руководящихъ сферахъ правительства и общества, можетъ имѣть тутъ рѣшающа голосъ.

И въ этой области свобода имветъ двоякій характеръ: съ одной стороны, она служить гарантіей личнаго права, съ другой стороны, она даеть лицу участие въ общихъ дълахъ. Эти двъ стороны не совпадаютъ. Гарантіей личнаго права служатъ постановленія закона, ограничивающія дійствія властей, и установление независимаго суда, ихъ охраняющаго. Къ этой категоріи относятся не только неприкосновенность лица, дома и имущества, иначе, какъ въ извъстныхъ случаяхъ и съ исполнениемъ опредъленныхъ формальностей, но и ограждение свободы совъсти и мысли. Послъдняя въ особенности получаетъ политическій характеръ, когда ова состоить въ правъ выражать свое мнъне объ общественныхъ дълахъ въ печати и въ собраніяхъ. Такое право составляетъ неотъемлемую принадлежность политической свободы, но оно можеть сделаться самымь могущественнымъ орудіемъ политической агитаціи, а потому туть требуется огражденіе, съ одной стороны, личнаго права, съ другой стороны, общественнаго порядка. Постановленія закона въ этой области темъ необходимее, что общественная мысль выражается здёсь не въ организованныхъ учрежденіяхъ, а совершенно случайно, по личному виушенію каждаго. Это — бродячая и волнующаяся стехія, необходимая для свободнаго общенія мысли, но которая можеть представлять значительныя опасности, особенно если рядомъ съ нею не стоятъ организованныя учережденія, способныя вліять на общественное мнізніе и ввести его въ правильную колею.

Въ такого рода учрежденіяхъ осуществляется законоитрное участіе гражданъ въ общихъ рашеніяхъ. Оно можетъ быть больше или меньше. Оно можетъ ограничаваться низшими, мастными учежденіями, или простираться 5.33

E (3

נהה

12

15

::::

تغتا

عد:

....

1

لند

ij,

سرير

ũ.

7

4

1.3

3

5

ż

ś

3

5

È

ŕ

на самую верховную власть. Для массы оно состоить главнымъ образомъ въ правѣ избирать своихъ представителей, которые, соединяясь въ собраніяхъ, решають общія дела. Поэтому важивищее значение имъетъ здъсь выборное право, котораго устройство можетъ быть весьма разнообразно. Законы, опредъляющие личныя права гражданъ, одни для всьхъ. Они установляють только форму, въ которой право должно проявляться, и ограниченія, которымъ оно подвергается; затымь всякій можеть пользоваться имь, какь ему угодно. Въ выборномъ правъ, напротивъ, кромъ свободы, требуется способность, ибо участие въ общихъ ръшеніяхъ, касающихся всъхъ, должно быть предоставлено только способнымъ дицамъ. Способность же можетъ быть весьма разнообразна, и еще разнообразнае та признаки, по которымъ можно о ней судить. Для містныхъ діль, близкихъ и знакомыхъ встыть, очевидно требуется меньшая способность, нежели для обсужденія общихъ государственныхъ вопросовъ. Поэтому тамъ, гдъ допускается участие граждань въ местныхъ делахъ, можетъ не допускаться участие ихъ въ дълахъ политическихъ. Во всякомъ случать, способность есть ограничение свободы, а потому здёсь возникаетъ вопросъ объ отношеніи этихъ двухъ началъ.

Сущность вопроса заключается въ томъ: есть ли участіе въ общихъ рѣшенія тъ право, которое даруется государствомъ въ видахъ общественной пользы, или оно вытекаетъ изъ свободы лица, какъ полноправнаго члена общества? Если человѣкъ вступаетъ въ общество какъ свободное дице, то нѣтъ сомнѣнія, что съ этимъ связано и право участвовать въ рѣшеніяхъ, которыя касаются всѣхъ; но такъ какъ для этого требуется способность, то для пользованія правомъ могутъ быть постановлены извѣстныя условія, опредѣляющія эту способность. Такимъ образомъ, источникъ публичнаго права, также какъ и частнаго, есть свобода; но способность является здѣсь ограничительнымъ началомъ. Отсюда слѣдуетъ, что, по идеѣ. условія способности должны быть опредѣлены одинакія для всѣхъ, ибо

всъ граждане равно суть члены государства. Эти условія относятся не къ отдъльнымъ лицамъ, которыя теряются въ массъ, а къ цълымъ разрядамъ или классамъ, которые одни играютъ роль въ политическихъ обществахъ. Условія могутъ быть болье или менье высоки, но они должны быть всъмъ доступны, а потому должны имъть совершенно обща характеръ. Таково теоретически правильное положене для выборнаго права массы, независимо отъ историческихъ условій, видоизмъняющихъ эти отношенія. Но это не мъщаетъ государству даровать высшія права извъстнымъ категоріямъ ліщъ во имя общественной пользы. Это составляетъ неотъемлемое его право.

На этомъ основано различіе аристократическихъ и демократическихъ элементовъ въ политической жизни. Мы видъли, что это различие коренится въ самомъ общественномъ стров. Оно неизбъжно проявляется и въ политической области, какъ скоро общество призывается къ участно въ государственныхъ делахъ. Здесь оно даже усиливается, нбо оно получаетъ юридическую организацію и связывается съ государственными интересами. Основное требование состоить въ томъ, чтобы владычествовали образованные классы, которые одни обладають способностью ясно понимать и обсуждать политическіе вопросы; а такъ какъ образованные классы суть, вообще, зажиточные классы, в соединение достатка съ образованиемъ составляетъ выстную гарантію привязанности къ общественному порядку, то установление извъстнаго имущественнаго ценза составляеть совершенно раціональное требованіе политическаго устройства. Если этотъ цензъ достаточно низокъ, онъ можетъ вивщать въ себв всв демократические элементы, имвющие въсъ и значение. Но чистая демократия противоръчитъ этому требованію. Она является полнымъ отрицанісмъ начала способности, а потому никогда не можетъ быть идеаломъ политическаго устройства. Однако, такъ жакъ масса заключаеть въ себв значительныйшую часть гражданъ, которыхъ существенные интересы связаны съ вопросами, рвшаемыми законодательствомъ, то нельзя ей отказать въ правъ голоса, особенно когда въ ней пробуждается политическая жизнь. Надобно только, чтобы участіе ея не было преобладающимъ. Это достигается различными сочетаніями ценза, которыя даютъ каждому элементу подобающее ему мъсто въ общемъ устройствъ.

Но цензомъ, въ одной или въ нъсколькихъ степеняхъ, не ограничиваются условія способности. Онъ служить регуаяторомъ демократическихъ элементовъ государственной жизни; для аристократическихъ же элементовъ требуется иное. И они вырабатываются общественною жизнью; но въ политической сферѣ къ этому присоединяются идущія отъ покольнія къ покольнію преданія и привычка къ государственнымъ дъламъ. На этомъ зиждется сила наслъдственной аристократіи. Тамъ, гдъ она создалась исторіей, она состав ляеть весьма важный элементь политического порядка. Но для того, чтобы выдвинулся такой разрядъ людей, необходимо постоянное, идущее изъ рода въ родъ участие его въ верховной власти. Безъ этого условія онъ теряетъ свое государственное значеніе. Политическая аристократія не есть сословіе, то - есть, изв'єстный классь людей, пользующихся особыми правами и привилегированнымъ положеніемъ въ обществъ. Политическую аристократію составляють лица, которыя по собственному праву являются членами собранія, облеченнаго долею верховной власти. Сословный порядокъ представляетъ, какъ мы видъли, извъстную ступень развитія гражданскаго общества, которая. окончательно уступаетъ мъсто общегражданскому строю. Политическая аристократія, напротивъ, вызывается потребностями государства и можетъ сохраняться тамъ, гдв сословный порядокъ исчезъ. Однако и тутъ она держится только собственною, внутреннею крвпостью; ваконъ не властенъ ее создать, ибо это-не листъ бълой бумаги, на которомъ можно писать что угодно: это — живая общественная сила, которая существуеть только тамь, гдв она имъетъ глубокіе корни въ прошломъ и нравственный авторитеть въ настоящемъ. Аристократію нельзя вызвать къ жизни по произволу; она вырабатывается исторією.

Для выясненія этихъ отношеній необходимо разсмотрѣть самое строеніе государства и, прежде всего, устройство верховной власти, какъ владычествующаго въ немъ элемента.

Мы видъли, что верховная власть составляетъ неотъемлемую принадлежность государства. Во всякомъ обществъ нужна власть, охраняющая порядокь и разрішающая столкновенія. Если властей много, то и онв могуть постоянно приходить въ столкновеніе, а потому и надъ ними должна стоять высшая, сдерживающая ихъ власть. Если последняя не подчиняется никому, то она будеть верховною; если же она, въ свою очередь, подчиняется другой, то последняя будетъ верховною. Какъ бы высоко мы ни восходили, какаянибудь верховная власть должна существовать; безъ этого общественный порядокъ не мыслимъ. По существу своему, эта власть должна быть едина и облечена принудительною силою, а таковою является только власть государственная, ибо государство есть общество, какъ единое и самостоятельное цълое. Но именно потому она простирается только на область внашней свободы, которая одна подлежить принужденію. На сферу нравственныхъ дъйствій она не распространяется, ибо они, по существу своему, свободны. Здёсь можно действовать только нравственными путями; всякое стесненіе совести есть ничемь не оправданное притесненіе. Власть, которая вторгается въ эту область, преступаетъ предълы своего права. Въ гражданскихъ же отношеніяхъ она безгранична; иначе она не была бы вер-XOBHOIO.

Это не значить, однако, что она всецьло должна принадлежать одному лицу. Единая, по существу своему, государственная власть можеть распредъляться между разными лицами; но тогда надобно установить порядокъ ихъ соглашенія. Въ аристократіяхъ и демократіяхъ выраженіемъ верховной воли считается рышеніе тыль или другимъ спо-

собомъ опредъляемаго большинства. Въ смѣшанныхъ правленіяхъ верховная власть распредъляется между разными органами, что не мѣшаетъ идеальному ея единству, ибо только совокупное ихъ рѣшеніе представляетъ верховную волю государства, и въ этомъ совокупномъ рѣшеніи выражается такое же полновластіе, какъ и въ постановленіяхъ единичнаго лица или единаго собранія. Формы власти могутъ быть разныя, но существо ея всегда одно и тоже: она облечена полновластіемъ въ гражданской области. Въ этомъ состоитъ истина положенія Руссо, который, въ противоположность индивидуалистической школѣ, утверждалъ, что, вступая въ общество, человѣкъ отрекается отъ всѣхъ своихъ естественныхъ правъ и сдаетъ ихъ цѣлому, съ тѣмъ, чтобы получить ихъ обратно въ видѣ правъ гражданскихъ.

Кому же принадлежить это полновластие?

По идев, очевидно, цвлому надъ членами. Въ государствъ человъкъ подчиняется не чужой воль, которая для него не обязательна, а высшему порядку, владычествующему надъ нимъ во имя разумныхъ началъ человъческаго общежитія. Однако, этотъ высшій порядокъ является безличнымъ. Государство есть идеальное, или юридическое дице, которое собственной мысли и воли не имъетъ. Эта воля можетъ выражаться только черезъ физическія ліца, которыя являются ея органами. Имъ поэтому присвоивается реальная верховная власть, какъ представителямъ идеальнаго цвлаго. Таковы понятія и отношенія, которыя господствуютъ во всъхъ государствахъ въ міръ и которыми всъ они держатся.

Кто же можеть быть органомь этой идеальной власти? Казалось бы всего естественные, что вы союзы лицы, соединяющихся для общихы цылей, верховная власть должна принадлежать совокупности этихы лицы. На этомы основано учение о народовластии, которое признаеть, что верховная власть вы государствы неотыемлемо принадлежиты народу, и оны всегда можеть расиолагать ею по своему усмотрыйю. Но такой выгляды противорычиты истинной природы госу-

дарства. Оно уподобляется простому товариществу, между

тымь какь оно имьеть совершенно иной характерь и иное значение. Въ товариществъ нътъ верховной власти, а есть только соглашенія, въ которыя лица вступають добровольно. Кто не хочеть подчиняться общему решеню, тоть изъ товарищества выходить. Государство же представляеть не простое собрание лицъ, а организованное цълое, облеченное полновластиемъ надъ членами. Связью этого цвааго служить законь, установляющій отношеніе власти и подчиненія во имя общаго блага. Закономъ установляются в самые органы власти, которые могутъ имъть разнообразное строеніе. Безъ сомнінія, носителемь верховной власти можетъ быть и совокупность гражданъ; таково начало демократіи. Но это отнюдь не единственная правомърная и даже не высшая форма государственнаго устройства. Если руководящимъ началомъ въ устроеніи верховной власти должна быть самая идея государства, то этой идев не соотвътствуетъ предоставление верховной власти большинству, то-есть, наименье образованной части общества. Здесь совершенно устраняется начало способности, между твиъ какъ оно въ устройствъ власти должно имъть преобладающее значеніе, ибо быть представителемъ цівлаго и управлять его дъйствіями есть высшее общественное призваніе, для исполненія котораго требуется и высшая способность. Поэтому другіе образы правленія иміють такое же и даже большее право на признаніе. Если же нельзя считать демократію единственнымъ правомърнымъ государственнымъ устройствомъ, то учение о народовластии теряетъ всякую почву. Невозможно утверждать, что верховная власть всегда принадлежить народу, когда въ действительности она присвоивается совершенно инымъ органамъ. Народовластіе

Такимъ образомъ, присвоеніе верховной власти тімъ или другимъ лицамъ, какъ представителямъ государства, есть вопросъ не философскаго, а положительнаго права. Рішеніе его зависить отъ реальныхъ условій государственной

остается идеей безъ приложенія.

And out

жизни. По идев, требуется высшая способность, но въдействительности эта способность можеть принадлежать твиъ или другимъ общественнымъ элементамъ, которые исторією поставляются во главъ государства. Тутъ могутъ быть разныя сочетанія, которыхъ выгоды и невыгоды опредвляются практическою политикой. Съ чисто юридической точки эрвнія надобно сказать, что верховная власть въгосударстві принадлежить тому, кому она присвоивается положительнымъ закономъ. Какъ всякое положительное установленіе, она подвержена изміненіямь и колебаніямь, которыя вызываются жизненнымъ процессомъ. Законная власть можеть быть ниспровергнута, но на мъсто ея воздвигается новая, которая, когда получаетъ признание и успъваетъ утвердиться, пріобрітаеть такой же законный титуль, какь и прежияя. Въ области публичнаго права отвлеченное начало ваконности, помимо фактического его осуществленія, теряетъ всякое значеніе. Права присвоиваются лицамъ, единственно какъ представителямъ цълаго; какъ скоро они перестали быть таковыми, такъ и самое право ихъ прекращается.

Все это вопросы чисто юридическіе, которые поэтому принадлежать къ области государственнаго права. Съ философской же точки зрѣнія задача состоить въ томъ, чтобы опредѣлить, какого рода устройство верховной власти соотвѣтствуетъ идеѣ государства?

Тутъ надобно принять въ соображеніе, какъ самую идею, такъ и ея осуществленіе. Прилагаясь къ жизни, идея сталивается съ разнообразными и измѣнчивыми потребностями человѣческихъ обществъ, которыя вызываютъ развитіе той или другой ея стороны. Она приходитъ въ соприкосновеніе и съ другими союзами, которые нерѣдко налагаютъ на нее свою печать. Изъ послѣдняго рода отношеній возничаютъ политическія формы, въ которыхъ собственно государственныя начала принимаютъ чуждый имъ обликъ и подчиняются началамъ, господствующимъ въ другихъ союзахъ. Эти формы можно назвать негосударственными. Такъ, изъ подчиненія государства патріархальному строю, рождается

патріархія. Изъ поглощенія его гражданскимъ обществомъ возникають двоякаго рода союзы, основанные на двухъ коренныхъ формахъ гражданскаго права, на собственности и договорь: на первой строится вотчина, на второмъ—вольная община. Наконецъ, подчиненіе государства церкви ведеть къ теократіи. Вст эти союзы, находясь въ противоръчіи съ идеею государства, которая составляетъ руководящее начало въ развитіи человъческихъ обществъ, имъютъ преходящее значеніе.

Но и самое развитіе идеи государства подвергается видоизм'яненіямъ, смотря по м'ястнымъ и временнымъ потребностямъ, которымъ она отв'ячаетъ. Полное осуществленіе идеи въ д'яйствительной жизни не состоитъ въ исключительномъ развитіи какой-либо одной формы, представляющейся идеаломъ, а въ изложеніи всей полноты содержанія, то-есть, въ осуществленіи вс'яхъ вытекающихъ изъ нея формъ, которыя находятъ свое приложеніе, смотря по и'ястнымъ и временнымъ условіямъ, вызывающимъ преобладаніе того или другого начала.

Совокупность этихъ формъ дается намъ самыми основными элементами государственнаго союза. Эти элементы ( суть, какъ мы знаемъ, власть, законъ, свобода и цвль, которая и состоить въ осуществленіи идеи. Съ своей стороны, общество, какъ мы видъли, заключаетъ въ себъ элементы двоякаго рода: аристократическіе и демократическіе. Первые представляють собою преимущественно начало закона, вторые-начало свободы. Въ государствъ они связываются возвышающеюся надъ ними властью, которая, какъ представительница государственнаго единства, является въ видъ монархіи. Наконецъ, высшая цъль, представляющая полное осуществление идеи, состоить въ гармоническомъ соглашеніи всіхть элементовъ въ совокупномъ устройстві, въ видахъ общаго блага. Отсюда четыре давно извістныя и встии признанныя формы государственнаго устройства, или образы правленія: монархія, аристократія, демократія в смъщанное. Каждая изъ этихъ формъ имветъ свое преобладающее начало, свое устройство и свои способы дъйствія; каждая соотвътствуетъ извъстнымъ общественнымъ потребностямъ или извъстной ступени развитія, чъмъ и оправдывается ен существованіе \*). Но идеаломъ очевидно можетъ быть только смъщанное правленіе, ибо оно одно заключаетъ въ себъ всю полноту государственныхъ элементовъ, а идеалъ состоитъ именно въгармоническомъ сочетаніи встать элементовъ. Какъ недостатокъ свободы, такъ и избытокъ ен, ведущій къ владычеству массы, не отвъчаютъ этому требованію. Та или другая крайность можетъ соотвътствовать народному характеру или мъстнымъ и историческимъ условіямъ, но она всегда служитъ признакомъ недостаточнаго или односторонняго развитія.

Если стремленіе къ идеалу составляетъ неотъемленую принадлежность всякаго развивающагося общества, то можно положить правиломъ; что всв народы, стояще на извъстной ступени развитія, должны стремиться къ его осуществленію, хотя и въ разнообразныхъ формахъ, приспособленных къ мъстнымъ и временнымъ условіямъ. Достиженіе этой ціли есть вопросъ времени, но именно потому это не есть дъло произвола. Гармоническое соглашение всёхъ элементовъ требуетъ такихъ общественныхъ условій, которыя далеко не всегда встрівчаются. Единство въ государственной жизни предполагаеть единство въ самомъ обществъ, призванномъ къ участію въ государственныхъ дълахъ. Гдв этого нетъ, тамъ, вместо согласія, водворяется раздоръ, и смешанное правление падаетъ, потому что не можеть держаться. Исторія представляєть тому многочисленные примъры \*\*).

Раздоры, при такомъ устройствѣ, возникаютъ тѣмъ легче, что верховная власть распредѣлена здѣсь между различными органами. Это распредѣленіе связано съ раздѣленіемъ власти на отдѣльныя отрасли, вытекающія изъ самаго ея

<sup>\*)</sup> Подробности см. въ моемъ Курсь Государственной Науки, ч. I и III.

<sup>&</sup>quot;) Подробное изследование условий представительнаго порядка см. въмоекть сочинении: О народномы представительство, кн. 4.

назначенія. Эти отрасли суть власть законодательная, судебная и правительственная. Первая представляеть отношеніе власти къ закону, вторая—къ свободѣ, третья—къ государственной цѣли. Послѣднюю можемъ раздѣлить на двѣ: на власть военную и административную, изъ которыхъ первая имѣетъ въ виду безопасность, а вторая—благоустройство. Въ совокупности онѣ представляютъ полное осуществленіе государственныхъ цѣлей, а съ тѣмъ вмѣстѣ в идеи государства.

Раздъление этихъ отраслей дълаетъ изъ государства организмъ въ идеальномъ смыслъ, то-есть, расчленение идеи на вытекающія изъ нея опредъленія, по выраженію Гегеля. Поэтому, оно должно существовать во всякомъ благоустроенномъ государствъ, представляющемъ болье или менье полное осуществленіе идеи. Но оно можетъ ограничиваться подчиненными сферами или простираться на самую верховную власть. Послъднее имъетъ мъсто въ смъщанныхъ правленіяхъ, представляющихъ развитіе государственной идеи въ ея полнотъ.

Здёсь къ участію въ законодательной власти призываются граждане. Законъ, опредъляющій права и обязанности гражданъ, тогда только даетъ гарантіи свободъ, когда последняя сама участвуеть въ его установленія. Но если бы это было предоставлено ей всецьло, то самый законъ быль бы поставлень въ полную зависимость отъ случайной воли гражданъ, что противорвчитъ истинному его значенію. Поэтому необходимо участіе другихъ элементовъ. Мы видъли, что представителями закона служатъ главнымъ образомъ аристократическіе элементы общества. Отсюда необходимость двухъ законодательныхъ палатъ, нижней в верхней, изъ которыхъ одна является представителемъ демократіи, а вторая аристократіи. Но кромъ того, необходимо и участіе монарха, который стоить выше одностороннихъ общественныхъ элементовъ и представляетъ интересы государства, какъ цълаго. Только согласное дъйствіе всъхътрехъ элементовъ даетъ законодательству значеніе, равно

отвъчающее насущнымъ потребностямъ общества и выс-

Съ своей стороны, судебная власть, призванная прилагать законъ къ отдъльнымъ случаямъ, должна быть независима, какъ отъ правительственной власти, такъ и отъ случайной воли гражданъ. Это одно обезпечиваетъ безпристрастіе и даетъ гарантіи закону и свободѣ. Поэтому независимость суда составляетъ основное требованіе при всякомъ образѣ правленія. Эта цѣль достигается началомъ несминяемости судей. Еще большую гарантію свободы представляетъ призваніе общества къ участію въ судѣ въ видѣ присяжныхъ, которые, будучи назначаемы по жребію, изъяты отъ постороннихъ вліяній. Этимъ судъ, такъ же, какъ и законодательство, непосредственно связывается съ обществомъ, а не стоитъ надъ нимъ, какъ чуждое ему учрежденіе.

Наконецъ, и въ правительственной власти являются элементы двоякаго рода: правительственный и общественный. Въ войскъ, призванномъ охранять безопасность государства, какъ цълаго, первый господствуетъ исключительно; тутъ никакое выборное начало не допускается. Однако, для охраненія внутренняго порядка, рядомъ съ войскомъ можетъ быть учреждена и милиція, основанная на выборномъ началъ. Насколько она можетъ быть полезна или вредна это-вопросъ практическихъ соображеній. Въ гражданской , же администраціи, по самому существу діла, должны сочетаться правительственные и общественные элементы, изъ которыхъ первые представляютъ центральное управленіе, а вторые-містное. Органомъ правительственной власти является бюрократія, или чиновничество. Она устрояется въ іерархическомъ порядкі, развітвляясь отъ центра къ мізстамъ, ибо безъ мъстныхъ органовъ центральная власть оставалась бы безсильною. Этотъ элементъ, когда онъ является исключительно преобладающимъ, имветъ свои весьма крупные недостатки, но онъ во всякомъ правлении необходимъ, какъ органъ и орудіе государственныхъ цівлей, указанныхъ сверху и исполняемыхъ на мъстахъ. Но рядомъ съ

нимъ долженъ существовать и элементъ свободы, представляемый мъстными союзами и корпораціями, облеченными болье или менье широкимъ самоуправленіемъ. Здъсь происходитъ взаимнодъйствіе гражданскаго общества и государства. Союзы, возникающіе изъ потребностей гражданскаго общества, вводятся въ составъ государственнаго управленія и черезъ это получаютъ государственное значеніе. Задача состоитъ въ томъ, чтобы сохранить за ними возможно широкое самоуправленіе, обезпечивъ, вивстъ съ тъмъ, интересы цълаго. Практическое осуществленіе этой цъли зависить отъ мъстныхъ и временныхъ условій, а потому можетъ быть весьма разнообразно. Общаго правила тутъ нътъ \*).

Если полное развитие государственной идеи требуетъ раздівленія различных отраслей управленія, то, съ другой стороны, самое существо этой идеи требуеть ихъ соглашенія. Государство составляеть единое цівлое, а потому первая его задача состоитъ въ согласномъ дъйствіи его элементовъ. Этому требованію уступаеть самая полнота развитія. Раздівленіе властей возможно настолько, насколько этимъ не нарушается ихъ согласное действіе. Тамъ, где оно ограничивается подчиненными сферами, согласіе установляется стоящею надъ ними верховною властью, которая указываетъ каждому подчиненному органу подобающее ему мъсто и сдерживаетъ ихъ въ должныхъ границахъ. Но соглашение становится несравненно затруднительные, когда сама верховная власть раздвляется на отрасли и распредвляется между независимыми другь отъ друга учрежденіями. Туть для согласнаго действія требуются высшія политическія силы и способности; нужно и высокое развитіе общественнаго духа, безъ котораго всв подобныя учреждения оказываются слишкомъ шаткими.

Всего легче оно установляется тамъ, гдъ существуетъ обладающая политическимъ духомъ аристократія, стоящая

<sup>\*)</sup> См. мой Курсь Государственной Науки.

во главъ общества и способная имъ руководить. Этимъ объясняется раннее развитіе конституціонныхъ учрежденій въ Англін. За ис тостаткомъ такого элемента, требуется разполитическаго духа въ среднихъ слояхъ. Чемъ более они образованы и чемъ более въ нихъ распространены правильныя понятія о государствів и его потребностяхь, тымь болые они способны принять участие въ законодательствъ. Наоборотъ, чъмъ болъе общество заражено превратными понятіями о политическихъ и соціальныхъ отношеніяхъ, тімь меніве оно къ этому готово. Поэтому нать ничего, чтобы до такой степени подрывало водвореніе или утвержденіе политической свободы, какъ распространеніе въ обществъ соціалистическихъ теорій, ведущихъ къ разрушенію всего существующаго общественнаго строя. Благодаря имъ, свободныя учрежденія падаютъ даже въ странахъ, гдв они, казалось, утвердились уже прочнымъ образомъ, тамъ же, гдв они представляются только задачею будущаго, водворение ихъ отдаляется на неопредъленное время.

Отъ большаго или меньшаго развитія общественнаго духа зависять и самые способы соглашенія властей. Тамъ, гдѣ представительныя учрежденія пустили прочные корни, и образовались партіи, носящія въ себѣ крѣпкія преданія и здоровый политическій духъ, соглашеніе установляется такъ называемымъ парламентскимъ правленіемъ. За монархомъ остается неотъемлемое право назначать министровъ; но они всегда берутся изъ членовъ господствующей въ парламентѣ партіи. Черезтато, правительственная власть всегда дѣйствуетъ въ сс тасіи съ народнымъ представительствомъ.

Правленіе партій имъетъ свои великія выгоды и невыгоды, разсмотръніе которыхъ относится къ политикъ. Но при всякомъ правленіи, въ которомъ допускается политическая свобода, группировка людей съ различными мнъніями въ организованныя партіи составляетъ необходимое явленіе, вбо только черезъ это возможно совокупное дъйствіе, со-

ставляющее неотъемлемую принадлежность политической жизни. Отъ характера и способовъ дъйствія этихъ партій зависить возможность соглашения властей. Тамъ, гдв противоположныя партіи, хотя и враждующія другь съ другомь, равно проникнуты политическимъ духомъ и сознаніемъ государственныхъ началъ, тамъ онв могутъ сивнять одна другую въ правленіи, и это служить ко благу государства, ибо черезъ это последовательно осуществляются различныя его задачи, при постоянномъ контролъ противниковъ и подъ высшимъ контролемъ монарха. Именно на этомъ основано парламентское правленіе. Напротивъ, тамъ, гдъ партін не имъютъ въ себъ прочной организацін, гдъ онъ дробятся, случайно соединяясь и раздъляясь въ виду частныхъ и временныхъ цвлей, гдв вывсто политическаго духа, устремленнаго на пользу целаго, оне преследують только свои частныя выгоды, тамъ парламентское правленіе можетъ представлять лишь непрестанныя колебанія и игру случайностей, всего болье противоръчащую государственнымъ интересамъ. При такихъ условіяхъ, единственною твердою точкою опоры государственной власти является монархъ, который, возвышаясь надъ партіями, стоить непоколебимо, какъ представитель интересовъ цвлаго.

Отсюда высокое значение монархическаго начала, не только при неограниченной власти, но и въ смъщанномъ правлении. Политическая свобода, составляющая одинъ изъ существенныхъ элементовъ государственной жизни въ высщемъ ея развити, неизбъжно влечетъ за собою борьбу партій и колебанія власти. Поэтому, здѣсь именно въ высшей степени важно имѣть непоколебимый центръ, къ которому примыкаютъ интересы цѣлаго. Чуждый всякихъ частныхъ цѣлей, монархъ можетъ играть роль посредника между противоположными элементами общества, аристократическими и демократическими, имѣющими въ виду преимущественно свои собственные интересы. Отъ него главнымъ образомъ зависитъ возможность соглашенія самостоятельныхъ въ своей сферѣ властей, и это составляєть самую въ

сокую его задачу, для исполненія которой необходимы и практическое умініе, и нравственный авторитеть и самоотверженіе. Но именно это и требуется высокимь его положеніемь, какъ представителя верховнаго союза на земль. Въ монархів идеальная воля юридическаго лица становится реальною волею физическаго лица, котораго все призваніе состоить въ томъ, чтоб сознавать и проводить въ жизнь то, что требуется не солько практическою пользою, но и высшею идеею управляемаго имъ союза. Монархъ есть истинный глава государства и, какъ таковой, онъ долженъ быть, по своему положеню, независимъ отъ какихъ бы то ни было общественныхъ элементовъ. Этому требованію удовлетворяетъ только монархія наслідственная.

Но задачи государства не ограничиваются внутреннимъ устроеніемъ; они обнимаютъ и внъшнюю политику. Это приводитъ насъ къ международнымъ отношеніямъ.

## LABA VI.

## Международныя отношенія.

Государство есть верховный человъческій союзъ. Но государствъ на земль много, и между ними постоянно промсходять столкновенія, которыя, за отсутствіемъ высшаго судьи, разрышаются войнами, то-есть, правомъ силы. Можеть ли это считаться нормальнымъ явленіемъ въ человъческомъ обществъ? И не требуется ли установленіе власти, которой подчинялись бы всь государства въ мірь?

Такая власть опять же можеть быть только государственная, ибо церковная власть, которая одна могла бы ее замінить, не имінеть принудительной силы, а для разрішенія внішнихь столкновеній требуется принужденіе. Церковная власть, какъ таковая, вовсе даже и не касается политическихь вопросовь; они остаются вні преділовь ея відомства, и рішеніе ихъ увлекло бы ее на такую почву, которая ей вовсе не свойственна. Средневіновая римско-католическая церковь могла имінь подобныя притяванія, но именно вывшательство ея въ свътскія дела привело къпаденію ея авторитета. Въ новое время церковь твиъ менъе способна играть такую роль, что различие въроисповъданий устраняеть самую возможность подчиненія всіхъ общей церковной власти. Мы видъли, что это различие коренится въ самомъ разнообразіи внутреннихъ отношеній человъка къ Вогу и въ различіи историческихъ судебъ и народныхъ характеровъ. Христіанская церковь, силою вещей, распадается на различныя отрасли, которыя имвють каждая свои потребности, свои догматы и свою организацію; онв связываются другь съ другомъ только върою въ единаго, невидимаго главу, Христа, который не является решителемь земныхъ споровъ. Это отношение совершенно нормальное, и нътъ ни малъйшаго основанія думать, чтобы оно могло изміниться. Прогрессь можеть быть только во взаимной терпимости, а не въ совокупной организаціи.

За недостаткомъ церковнаго авторитета, простирающагося на всю землю, остается вопросъ: возможно ли установленіе для всего человъчества власти, не только разръшающей споры, но и облеченной правомъ приводить свои ръщенія въ дъйствіе? Таковою можетъ быть только власть государственная, а потому вопросъ сводится къ возможности установленія всемірнаго государства.

На этотъ вопросъ можно отвъчать только отрицательно. На практикъ, стремленіе государствъ къ безмърному расширенію всегда встръчало неодолимыя препятствія въ разнообразіи человъческихъ элементовъ и въ трудности управленія слишкомъ сложнымъ тъломъ. Приходится подчинять совокупной власти различныя народности, имъющія каждая свой характеръ, свои стремленія и свою историческую судьбу. Чъмъ выше развитіе этихъ народностей, тъмъ болье онъ требуютъ самостоятельности. Именно при развити внутреннихъ силъ, распаденіе такихъ искусственно составленныхъ тълъ становится неизбъжнымъ. И не только ст практической, но и съ философской точки зрънія это оправдывается вполнъ. Мы видъли, что общая духовная сущность

составляющая истинную природу человака, является въ двухъ формахъ: какъ народность и какъ человъчество. Одна есть форма общая, другая—конкретная, или единичная. Человъчество, не какъ собирательное только имя, а какъ нъчто цвльное и единое, есть общая стихія, представляющая явленія совокупнаго развитія по внутреннимъ законамъ духа, но не имъющая и, по самой своей природъ, не могущая имьть совокупной организаціи. Посльдняя свойственна только конкретной, или единичной формъ, которая есть народность. Это-единица высшаго порядка, чисто идеальная, въ отличіе отъ физическихъ особей, но тімь не меніве способная имъть свой единичный разумъ и свою единичную волю, которые и выражаются въ государственной власти. Поэтому, какъ сказано выше, только то государство имветъ прочныя основы, которое покоится на народности. Но этимъ самымъ устраняется всемірное государство.

Оно немыслимо не только въ единичной, но и въ союзной формъ. Послъдняя составляетъ одно изъ разнообразныхъ проявленій государственной жизни. Она возникаетъ тамъ, гдв требуется согласить единство государственной власти съ различіемъ мъстныхъ особенностей. Когда государство простирается на обширныя пространства, заключающія въ себъ разнообразные элементы и ръзко опредъленныя мъстныя особенности, или же когда въ тесной местности живутъ рядомъ различныя народности, связанныя историческими судьбами или мъстными условіями, тогда союзная форма представляется наилучшимъ способомъ соглашенія единства и разнообразія. Изъ государственнаго права извістны ті виды, на которые она раздъляется: личныя и реальныя соединенія, союзное государство и союзъ государствъ \*). Всѣ эти формы предполагають однако или местное или напіональное единство, которое составляеть реальную основу государственной власти. Чтит разнообразные условія и чамь дальше расходятся между собою народности, тамъ

<sup>&</sup>quot;) См. Курсь Государственной Науки, ч. I.

эта связь слабъе. Для совокупнаго человъчества она немыслима. Каждая народность, какъ реальная духовная сила, стремится къ самостоятельному проявленію своихъ особенностей въ исторической жизни, и это сознаніе своей самостоятельности она находитъ только въ установленіи независимой, верховной государственной власти. Поэтому, распаденіе человъчества на различныя независимыя другь отъ друга государства составляеть міровое и необходимое явленіе, вытекающее изъ самаго существа человъческаго духа, изъ проявленія общей субстанціи въ различныхъ конкретныхъ народностяхъ.

Но если государства, по своей природъ, суть самостоятельныя единицы, то отношенія между ними могуть опредъляться только добровольными соглашеніями. Договоръ, какъ мы видели, составляетъ естественный и нормальный способъ юридическаго соглашенія между независимыми другь отъ друга лицами. Поэтому онъ прилагается къ международнымъ отношеніямъ такъ же, какъ и къ частнымъ. Разница между тыми и другими заключается въ томъ, что въ послъднихъ, для утвержденія силы договоровъ, существуєть возвышающаяся надъ лицами принудительная власть, а въ первыхъ такой власти нътъ. Государство есть союзъ верховный, и вынуждать исполнение обязательствъ можетъ только оно само. Если оно довольно сильно, чтобы заставить другого исполнить его требованія, оно можеть настоять на своемъ правъ. Но слабое государство всегда останется въ накладъ. Отсюда присущее государствамъ стремленіе къ усиленію, стремленіе, которое проявляется тамъ въ большей степени, чемъ более шатки международныя отношенія и чемъ менее они представляють гарантій для каждаго.

Такимъ образомъ, все здѣсь окончательно рѣшается силою, ибо государство, какъ верховный союзъ, само является судьею своего права, и только собственною силою оно можетъ приводить его въ дѣйствіе. Вслѣдствіе этого, мпогіе отрицаютъ у международныхъ отношеній названіе права; однако несправедливо. Договоръ все-таки остается юридическимъ обязательствомъ, связывающимъ волю сторонъ; съ нимъ всегда связано и право принужденія, хотя въ дѣйствительности это право не всегда можно приложить. Это не составляетъ, впрочемъ, особенности международныхъ отношеній, подобныя явленія нерѣдко встрѣчаются и въ области частнаго и публичнаго права. Проявляясь въ условіяхъ реальнаго міра, право наталкивается на препятствія, которыя мѣшаютъ его осуществленію. Въ международныхъ отношеніяхъ эти противорѣчія принимаютъ только болѣе рѣзкую форму вслѣдствіе отсутствія высшей, принудительной власти, господствующей надъ сторонами.

Этотъ недостатокъ восполняется двумя путями: осложненемъ интересовъ и развитиемъ нравственнаго начала.

Если бы два государства, сильное и слабое, стояли другъ противъ друга безъ всякаго отношенія къ другимъ, то последнее всегда находилось бы во власти перваго. Но въ дъйствительности, рядомъ существуютъ многія, болье или менье равносильныя государства, которыя сдерживають другъ друга. Какъ скоро одно изъ нихъ хочетъ усилиться и расширить свои владения на счеть слабейшихъ, такъ другія соединяются, чтобы дать ему отпоръ. На этомъ основана система политического равновъсія, которая играетъ первенствующую роль въ международныхъ отношеніяхъ. Эта система не существовала въ древнемъміръ. Тамъ обыкновенно боролись два соперничествующихъ государства, жать которыхъ одно окончательно получало перевъсъистановилось безграничнымъ властителемъ окружающей среды. Такимъ способомъ Римъ покорилъ своему владычеству почти весь извъстный тогда міръ. Въ новое время, напротивъ, европейскія государства, развиваясь самостоятельно на почві общей культуры, при постоянныхъ взаимныхъ сношеніяхъ, служатъ другь другу сдержкою, вслъдствіе чего слабыя могуть существовать рядомъ съ сильными, сохраняя свою независимость и служа уравновышивающимъ элементомъ при взаимныхъ столкновеніяхъ. Не всегда эта система

дъйствуетъ успъшно; иногда могучія державы, преслъдуя свои интересы, дълятъ между собою слабаго сосъда, какъ и случилось съ Польшей. Но и тутъ участники дълежа стараются сохранить между собою равновъсіе, такъ чтобы ни одно не усилилось чрезмърно, въ ущербъ другимъ. Свстема равновъсія все-таки сохраняется, и это заставляетъ каждое государство руководствоваться въ своей внъшней политикъ не исключительно своими собственными интересами, а также и вниманіемъ къ интересамъ другихъ. Кто этого не понимаетъ, тотъ всегда рискуетъ возбудить противъ себя грозную коалицію и, преслъдуя мелкіе интересы, лишиться весьма крупныхъ выгодъ. Такая политика менъе всего можетъ расчитывать на успъхъ.

Къ сдержкамъ, проистекающимъ отъ существованія рядомъ самостоятельныхъ государствъ, присоединяются тѣ, которыя порождаются развитіемъ торговыхъ сношеній. Чѣмъ послѣднія оживленнѣе, чѣмъ большая масса капиталовъ въ нихъ участвуетъ, тѣмъ всякое ихъ нарушеніе болѣзненнѣе отзывается на объихъ враждующихъ сторонахъ. Вслѣдствіе этого, государства должны быть несравненно осмотрительнѣе, нежели прежде, при взвѣшиваніи выгодъ и невыгодъ, которыя могутъ проистекать изъ употребленія силы для проведенія своихъ цѣлей. Осторожность здѣсь тѣмъ нужнѣе, что и орудія разрушенія, съ успѣхами техники, достигли высокой степени совершенства, а потому всякая пойна влечетъ за собою такое истребленіе дюдей, какого не бывало при прежнихъ столкновеніяхъ.

Все это однако чисто практическія соображенія. Несравненно высшее, философское значеніе иміють ті сдержки, которыя проистекають изъ развитія нравственнаго сознанія. Надобно сказать, что онів очень не велики. Въ настоящее время, какъ и прежде, цинизмъ своекорыстія выставляется во всей своей наготів. Право силы считается единственнымъ рішителемъ судебъ народовъ. То, что покорено оружіемъ, привнается неотъемлемою принадлежностью завоевателя, хотя бы населеніе черезъ это лишалось отече-

ства, то-есть того, что человъку всего болье дорого и свято на землъ. Самыя высокія человъческія чувства попираются ногами; людямъ приказываютъ мънять свои привязанности по волъ всемогущей власти; всякое стремленіе сохранить прежнія связи считается преступленіемъ. И для достиженія этихъ результатовъ самымъ беззастънчивымъ образомъ употребляются коварство и обманъ, прикрывающіеся благовиднымъ предлогомъ интересовъ государства. Недавнее возрожденіе Германіи, съ насильственнымъ присоединеніемъ Шлезвигъ-Гольштейна и Эльзасъ-Лотарингіи, представляетъ тому назидательные примъры.

Между тімь, нравственный законь, какь мы виділи, есть законъ безусловный. Онъ всегда и везді долженъ быть руковолящимъ началомъ человъческой дъятельности. Для государства онъ твиъ болве обязателенъ, что оно установляется именно съ цвлью осуществить въжизни нравственныя идеи, насколько онв могуть выражаться въ союзв, какъ цвломъ. Мы видвли, что въ немъ юридическое начало сочетается съ нравственнымъ. Первое даетъ вившнюю форму, второе вносить въ нее оживляющій духъ. Если государство не въ правъ обращать нравственность въ принудительное начало, опредъляющее личную дъятельность чедовъка, то въ собственной дъятельности оно обязано ею руководствоваться такъже, какъ и частныя лица. Это одно, что даеть ему нравственное значеніе. Никакіе государственные интересы не могуть оправдывать нарушенія этихъ правиль. Съ нравственной точки зранія, интересы притаснителей столь же мало имъють права на существованіе, какъ интересы воровъ и разбойниковъ.

Это не значить однако, что частная нравственность и общественная должны быть подведены подъ одну мёрку. Нравственный законъ, какъ мы видёли, есть законъ формальный. Прилагаясь къ жизни, онъ наполняется тёмъ содержаніемъ, которое дають ему различные человъческіе союзы. Это содержаніе налагаетъ на ихъ членовъ обязанности, которыя могуть придти въ столкновеніе съ предпи-

саніями частной нравственности. Это именно и оказывается , въ международныхъ отношеніяхъ. Человіку сказано: "не убій"; но для защиты отечества онъ обязанъ убивать другого. Тутъ является высшее, господствующее надъ нимъ начало, которому онъ обязанъ жертвовать и своею и чужою жизнью. И это составляеть источникь самыхь высокихъ добродътелей. Именно на войнъ на каждомъ шалу совершаются самые безкорыстные подвиги самоотверженія и милосердія. Здісь люди всего боліве чувствують себя членами единаго цвлаго, которому они приносять въжертву все, что имъютъ. Люди закаляются въ борьбъ; въ нехъ развиваются мужественныя свойства и они привыкають смотръть не на себя только, а прежде всего на то, что они призваны совершать во имя высшаго начала. Исторически, войны нередко были источникомъ возрожденія или высшаго расцвъта народовъ.

Такимъ образомъ, нравственный законъ не воспрещаетъ войнъ, но онъ требуетъ, 1) чтобы по возможности смягчались проистекающія изъ нихъ бѣдствія; 2) чтобы онѣ велись только во имя высшихъ, нравственныхъ цѣлей, а не по прихоти правителей и не для притѣсненія другихъ.

Первое достигается въ большей или меньшей степени постановленіями и обычаями международнаго права у образованных народовъ. На почві христіанства военные правы значительно смягчились. Непріятель не разсматривается уже какъ непримиримый врагь, котораго надо всячески истреблять. Убійство вні военных дійствій считается преступнымъ. Съ плінными обходятся человіжолюбиво. Жизны и имущество частных людей, по мірі возможности, останотся неприкосновенными. Прежнія опустощительныя войны, оставлявшія послі себя долгіе сліды, отошли уже въ область преданій. Милосердіе идеть по стопамъ воюющихъ сторонь и старается облегчить страданія жертвъ. Въ этомъ отношеніи нельзя не признать весьма вначительныхъ успіжовъ.

Что касается до второго, то здёсь дёло обстоить иначе. Государство по прежнему остается единственнымъ судьею

своихъ интересовъ, и если оно чувствуетъ себя довольно сильнымъ, чтобы провести ихъ безъ больщого риска путемъ войны, если ловкими переговорами, или пользуясь благопріятными обстоятельствами, можно устранить вившательство другихъ, то оно, не обинуясь, ръщаетъ вопросъ мечемъ. Результатомъ же войны является торжество голаго права силы. По прежнему цвлыя области отторгаются отъ одного государства, съ которымъ онъ связаны самыми тъсными узами, и насильственно присоединяются къ другому, безъ всякаго вниманія къ ихъ чувствамъ, желаніямъ и интересамъ. Вторая половина нынъшняго стольтія представляеть тому назидательные приміры. Пруссія и Австрія затъяли войну съ Даніей для защиты правъ Шлезвигъ Гольштейна, а результать отъ побъды быль тотъ, что эти права были самымъ беззаствичивымъ образомъ попраны ногами и Шлезвигъ - Гольштейнъ былъ включенъ въ составъ Пруссіи. Самое постановленіе трактата 1866 года, въ силу котораго жители съвернаго, чисто датскаго, Шлезвига должны были быть допрошены на счетъ желанія ихъ присоединиться къ Пруссіи, осталось неисполненнымъ. Точно также были отторгнуты отъ Франціи Эльзасъ и Лотарингія, для которыхъ, несмотря на насильственное подчинение, истиннымъ отечествомъ остается Франція, а не Германія. И Франція, несмотря на трактаты, не можетъ отказаться отъ надежды возвратить себъ эти области, связанныя съ нею нравственными узами, которыхъ никакая вившняя сила не въ состояни расторгнуть. Примириться съ этимъ результатомъ значило бы отречься отъ того, что составляетъ нравственную силу народа и что даетъ ему высокое положеніе въ міръ. Это можетъ сдълать только народъ, совершенно утратившій нравственное сознаніе и погрязшій въ матеріальныхъ интересахъ.

При такихъ условіяхъ возможно ли въ настоящее время мечтать о прекращеніь войнъ? Очевидно, это остается только несбыточнымъ чаяніемъ умовъ, витающихъ въ облажахъ и потерявшихъ всякое сознаніе дъйствительности.

Безъ сомнънія, можно, путемъ посредничества, предупреждать столкновенія по второстепеннымь вопросамь. Это н дълается въ настоящее время. Но и для этого гребуется согласіе объихъ сторонъ. Каждое государство остается верховнымъ судьею того, что оно согласно предоставить чужому посредничеству и что оно считаетъ такимъ существеннымъ интересомъ, за который оно готово стоять всвми силами. А пока это такъ на дълъ, нечего думать и объ уменьшении вооружений. Каждое государство естественно стремится къ тому, чтобы сделаться возможно сильнымъ, съ тымь, чтобы, въ случав опасности, отстаивать всеми средствами свои интересы. Чвиъ менве нормально положение международныхъ отношеній, чёмъ более въ немъ поводовъ къ столкновеніямъ, темъ более государства стараются вооружаться. Этимъ объясняется напряженное состояніе современной Европы. Лицемърнымъ предлогомъ для постоянно увеличивающихся вооруженій служить желаніе сохранить миръ, а истиннымъ поводомъявляется опасеніе войны, которая, при натянутыхъ отношеніяхъ, готова вспыхнуть по малъйшему поводу. Исходомъ изъ этого положенія можеть быть только установление болье или менье нормальнаго строя въ международныхъ отношеніяхъ. Старая свстема, основанная исключительно на равновъсіи государственныхъ силъ, окончательно рушилась; требуется новая, основанная на равновъсіи народныхъ силь, но для этого надобно, чтобы каждой народности предоставлено было право располагать своею судьбою по собственному изволению, или образуя самостоятельное государство или примыкая къ тому отечеству, съ которымъ она связана своими чувствами и интересами. Проповъдники мира, виъсто того, чтобы распространяться объ ужасахъ войны, которые всвыъ извъстны, должны настаивать именно на этомъ требованів. ибо оно составляетъ предварительное условіе всякаго мирнаго сожительства. Нечего говорить, что они этого не далають, да и не могуть дівлать, ибо шансовь на проведеніе этихъ мыслей весьма мало. Различныя народности часто

такъ переплетаются между собой, что между ними мудрено разобраться. Съ другой стороны, государства, которыя
держатъ подъ своею властью чужія народности, стремяшіяся къ свободь, не откажутся отъ своего господства
иначе какъ уступая силь. Поэтому, новая система равновъсія, основанная на прочно установившихся и всьми признанныхъ отношеніяхъ національностей, можетъ быть только результатомъ кровавыхъ столкновеній и упорныхъ войнъ.
Таково ближайшее будущее Европы, на которое безполезно закрывать глаза.

Такое явленіе постоянно повторялось во всемірной исторін. Новый порядокъ вещей вырабатывался только путемъ упорной борьбы со старымъ. Всякое вновь образующееся или расширяющееся государство утверждало свое право на существованіе проявленіемъ силы, то-есть, путемъ войны. А такъ какъ государство, какъ верховный державный союзъ, по существу своему, есть явление силы, и равновъсие государствъ есть равновъсіе силь, то это историческое явленіе объясняется самою природою вещей. И такъ будетъ продолжаться, пока исторія не достигнеть нормальнаго порядка, удовлетворяющаго всемъ человеческимъ потребностямъ. Но такой порядокъ будетъ концомъ самой исторіи. Въчный миръ, о которомъ мечтаютъ моралисты, можетъ быть только вінцомъ всего развитія человічества. Желательно ли ускорить этотъ результатъ, и счастливъе ли будуть чувствовать себя люди, когда передъ ними не будеть перспективы дальныйшихь стремленій и битвь, объ этомъ судить мудрено. Для того, чтобы имъть надлежащее понятіе о такомъ состоянім, надобно его испытать, а до этого еще весьма далеко. Пока, человъчество находится еще въ состояни развитія и броженія. Философія можетъ представить ему конечную цель, какъ отдаленное будущее, но отнюдь не проповъдуя немедленной ея реализаціи и не закрывая глазъ на дъйствительныя условія земного бытія. Только черезъ это она можетъ оставаться на трезвой почві научнаго пониманія.

## погръшности:

| Стран.      | Cmpon.  | Hanevamano:                                | Iumaŭ:                              |
|-------------|---------|--------------------------------------------|-------------------------------------|
| 5           | 17      | Законодательство, которое ваду-<br>мало бы | Законодателя, который веду-         |
| 7           | 7       | не способностью                            | <b>неспособностью</b>               |
| 10          | 5       | coni—im                                    | conjozoriso.                        |
| 17          | 28      | символическимъ                             | почитаемних сродинявани             |
| 19          | Примъч. | La mouvement                               | Le mouvement                        |
| 32          | 21      | MCTHENO                                    | соверженно .                        |
| 41          | 25      | STE                                        | 910                                 |
| 46          | 14      | MHOO.                                      | иное, нежели ирежде.                |
| 56          | 13      | вытекутъ                                   | BHTOERDTS                           |
| 58          | 15      | K1 HOLOZÍHÍD                               | покольнію                           |
| 59          | 34      | STO EMERIO TO                              | STO TO                              |
| 63          | 2       | дилетантъ                                  | <u> </u>                            |
| 82          | 27      | BCGLÓ                                      | Boer-                               |
| 83          | 25      | свободъ                                    | свободѣ:                            |
| 84          | Примѣча | nie.                                       | (HCKADGETS)                         |
| 99          | 12      | оъ которыхъ сходитъ                        | до которыхъ доходитъ                |
| 113         | 25      | ТАЩР .                                     | Aymu                                |
| 116         | 7       | путетешествовать                           | путемествовать                      |
| 117         | 20      | <b>OCT</b>                                 | CYTE ·                              |
| 175         | 10      | O75 Mero                                   | CTL VELOUERS CTO                    |
| 194         | 8       | <b>ZOLMST'S</b>                            | Totalp                              |
| 204         | 24      | чувства                                    | сочувствіе                          |
| 258         | 6 синву | совокупнаоо                                | совокупнаго                         |
| 259         | 20      | ONO                                        | oes.                                |
| -           | 4 camey | мет физики                                 | метафизики                          |
| 260         | 2       | матеріальный и духовный                    | натеріальные в духов <del>вые</del> |
| <b>26</b> 3 | 7       | достигнутъ                                 | достигнуть                          |
| 277         | 25      | NAMECTRO                                   | RATECTRO,                           |

|  |  | •• |
|--|--|----|
|  |  |    |
|  |  | ·  |
|  |  |    |
|  |  |    |
|  |  |    |
|  |  |    |
|  |  |    |
|  |  |    |
|  |  |    |
|  |  |    |
|  |  |    |
|  |  |    |

. . • · 

. •



This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

